
Spiritualité et changement sociétal :

quel sursaut ?

Étienne Godinot

avec Michel Ray, Patrice Sauvage et Éric Vinson.

26.01.2026   



Introduction

Le présent diaporama est un outil d’information et de vulgarisation, 

destiné à un public le plus large possible.

Il a pour but d’ "ouvrir la tête" et "toucher le coeur",

de clarifier des concepts, de faire connaître des penseurs et des 

organisations, de contribuer au cheminement personnel ou en groupe, 

et d’appeler à la mise en œuvre de projets collectifs.

Vos suggestions pour le compléter seront les bienvenues :

Il a surtout pour objectif de circuler dans les associations, dans les 

réseaux en vue de contribuer à une dynamique commune. N’hésitez 

pas à faire connaître le lien pour y accéder :

etienne.godinot@wanadoo.fr

https://www.irnc.fr/spiritualite-changement-societal-quel-sursaut

mailto:etienne.godinot@wanadoo.fr
https://www.irnc.fr/spiritualite-changement-societal-quel-sursaut


Spiritualité et changement sociétal : quel sursaut ?              

Sources

- Marcel Légaut, Intériorité et engagement, Aubier, 1977 ;

- Patrice Sauvage, Intériorité et engagement ou comment la méditation et l’action 

peuvent se nourrir mutuellement’, texte écrit pour l’association ‘La Maison de Tobie ;

- Patrice Sauvage, L’impératif spirituel, éd de l’Atelier, 1999

- Patrice Sauvage, Redécouvrir la dimension spirituelle : une nécessité dans le contexte 

actuel  https://www.democratieetspiritualite.org/2015/06/24/temoigner-du-spirituel/

- Éric Vinson, Une spiritualité de gauche est-elle encore possible aujourd’hui ?,  

distribution électronique, revue Transversalités 2017, pp. 49-70 ;

- Éric Vinson, Pérenniser et professionnaliser l'interreligieux, la priorité - Revue 

Fraternité d'Abraham, n° 208, ultime numéro papier.           ../..

Images :

- Étienne Godinot, né en 1949, juriste de formation, a travaillé dans les ressources humaines, la 

formation et la conduite de projet. Membre cofondateur du ‘Mouvement pour une alternative non-

violente’ (MAN) et vice-président de ‘l’Institut  de recherche sur la résolution non-violente des conflits’ 

(IRNC), il est aussi membre de ‘l’Association culturelle Marcel Légaut’ (ACML).

- Patrice Sauvage, né en 1949, énarque, administrateur civil, économiste, animateur des 

‘Réseaux Espérance’ dans les années 1975, fondateur et dirigeant de plusieurs associations dans les 

domaines de la solidarité et de l'économie alternative, cofondateur en 1993 de ‘Démocratie & 

Spiritualité’ avec Jean-Baptiste de Foucauld. Aujourd’hui animateur de l’association ‘La Maison de 

Tobie’ fondée par Benoît Billot.

https://www.democratieetspiritualite.org/2015/06/24/temoigner-du-spirituel/


https://www.irnc.org/IRNC/Diaporamas/646

Spiritualité et changement sociétal : quel sursaut ?              

Sources

- Démocratie & Spiritualité, Des raisons d’espérer. Ressources spirituelles face aux 

défis actuels (2023) 

- Atelier de l’Université d’été de ‘Démocratie & Spiritualité’ le 11 sept. 2021 à Lyon.

- Michel Ray, Des défis actuels inédits, aux "impossibles" à réévaluer (2024)

- Étienne Godinot, DiaporamasTrombinoscope des chercheurs de sens (religion, 

philosophie, spiritualité) sur

- Images 

- Éric Vinson, né en 1971, docteur en philosophie politique, chercheur associé au laboratoire 

GSRL (EPHE-CNRS), enseignant, formateur, consultant et journaliste français spécialisé sur le 

religieux, le spirituel et la laïcité, et en particulier sur l'implantation en Occident du bouddhisme 

himalayen. Enseigne à l'Université de Bourgogne (religiologie), à l’Université catholique de Lyon 

(introduction au bouddhisme) et à l'Université Jean Moulin - Lyon 3. Directeur pédagogique de 

‘l’Institut d’Études Bouddhiques’ (IEB), a été responsable de ‘Emouna, l’Amphi des religions’, 

programme de formation interreligieuse et laïque de ‘Sciences Po’.

- Dans L’impératif spirituel (1999), Patrice Sauvage propose de rééquilibrer l'évolution des 

sociétés contemporaines en les fondant non plus seulement sur le progrès matériel, mais aussi sur 

le développement de l'intériorité de chacun. La vie mystique ne doit plus être réservée à une élite. 

En combinant un regard sociétal et un regard spirituel, domaines habituellement cloisonnés, cet 

essai propose une voie afin de répondre à ce que la philosophe Simone Weil appelait "les besoins 

de l'âme".

https://www.irnc.org/IRNC/Diaporamas/646


Spiritualité et changement sociétal : quel sursaut ?

Sommaire

1 - Prendre la mesure des périls actuels ;

2 - Définitions : politique, démocratie, engagement, citoyenneté, bien commun, 

intériorité, spiritualité, transcendance et immanence, laïcité ;

3 - Articulation entre politique, spirituel et religieux ;

4 - Penseurs et acteurs du lien entre quête du sens et changement sociétal ;

5 - Être à l’écoute des appels que nous adressent les événements de la vie et 

du monde ;

6 - Le risque de l’épuisement et ses antidotes ;

7 - Quel sursaut : quels moyens, quelle action ? 

Images :

- Le 27 octobre 1986, la prière pour la paix organisée à Assise (Italie) à l’initiative de la ‘Communauté 

Sant’Egidio’, du cardinal Roger Etchegaray et du pape Jean-Paul II est la première occasion de réunir les 

responsables spirituels de nombreuses religions. 

- 38ème Rencontre internationale pour la paix promue par Sant’Egidio, au Palais des Congrès à Paris, 

du 22 au 24 septembre 2024.



Spiritualité et changement sociétal : quel sursaut ?

1 - Prendre la mesure 

des périls actuels

On sait la gravité des problèmes auxquels sont confrontées nos 

sociétés : 

- Autocratie ou dictature dans de nombreux pays du monde (Russie, 

Chine, Iran, Inde, etc.) non respectueux des libertés et des droits 

humains*, nationalismes et populismes, idéologies de fermeture, 

d’exclusion et de repli sur soi, courses aux armements, stock d’armes 

nucléaires correspondant à 150 000 bombes d’Hiroshima,

- course effrénée aux biens matériels, misère des uns et surconsomma-

tion des autres,

- pollution des mers, des eaux, des sols, de l’air, de l’espace, épuisement 

des ressources naturelles, fossiles, halieutiques, réchauffement clima-

tique, effondrement de la biodiversité, 

- franchissement des limites éthiques dans les projets et réalisations des 

transhumanistes, l’intelligence artificielle, etc.

* Au total, la planète compte 88 autocraties en 2024

Images : 

- De la mer à la mer, caricature de l’histoire de l’humanité

- Le livre Comment tout peut s’effondrer, petit manuel de collapsologie à l'usage des 

générations présentes, par Pablo Servigne et Raphaêl Stevens (2015, réed. 2021)



Les idoles d’aujourd’hui

* Les idoles actuelles s’appellent avidité, démesure, vitesse, toute-puissance, course 

sans fin au confort et aux biens matériels, ostentation, obsession de la ‟réussite 

sociale”, croissance économique illimitée malgré les conséquences écologiques. Et, 

au sommet de la pyramide, les armements nucléaires, illustration de la démence de 

notre "civilisa-tion".  

Le triomphe de ces idoles repose sur l’apathie, l’indifférence, le conformisme, 

le vide intérieur qui suscite les addictions à l’argent, au travail ou aux drogues. 

Le problème du déficit de sens, ce n’est pas l’athéisme, mais c’est l’idolâtrie…



Edgar Morin

Le pire et le meilleur

Le pire est possible à l’avenir, mais aussi le meilleur, si nous le 

décidons et si nous en prenons les moyens, 

Edgar Morin aime à donner des exemples de ce qu'il appelle 

« l'irruption de l'inattendu » dans l‘histoire.

Pouvait-on supposer en 1926, alors que le prix Nobel de la paix 

était décerné à Aristide Briand et à Gustav Stresemann, que la 2ème

Guerre mondiale éclaterait 13 ans plus tard  ?

Pouvait-on supposer en août 1939, date du pacte entre Hitler et 

Staline, que l’Allemagne nazie envahirait la Russie en juin 1941 et s’y 

embourberait, tournant majeur de la 2ème Guerre mondiale ?  

Pouvait-on imaginer que l'Allemagne et la France, après des 

siècles de guerre (Louis XIV, Napoléon, 1870-71, 1914-18, 1939-45) se 

réconcilieraient et seraient des piliers de l'Union européenne ? 

Images :  

- Edgar Nahoum, dit Edgar Morin, né en 1921, héros de la Résistance et dissident du 

stalinisme, anthropologue de la mort et sociologue du temps présent, philosophe, théoricien de 

la connaissance, de la pensée complexe et de la transdisciplinarité, infatigable promoteur du 

“principe espérance”, membre du ‘Collegium international éthique, politique et scientifique’.

- Le manifeste Le chemin de l’espérance (2022) de Stéphane Hessel et Edgar Marin 

appelle à l’imagination et à l’exigence citoyenne pour redonner un horizon à ce siècle, un avenir 

à notre planète, une espérance à tous.



Edgar Morin

« L’irruption de l’inattendu »

Que le mur de Berlin et le communisme s'effondreraient en 1989-

91 suite au combat non-violent des populations de l'Europe de l'Est ? 

Que peu après leur sortie de prison politique, Vaclav Havel en 

Tchécoslovaquie et Nelson Mandela en Afrique du Sud seraient élus 

présidents de la République ? 

Qu’en 2008, un Noir, Barak Obama, serait élu président des États-

Unis ? Qu’à M. Gorbatchev et B. Obama succèderaient V. Poutine et D. 

Trump ? Que la guerre surviendrait à la porte de l’Europe en février 

2022 ?

Qu’un pape sud-américain publierait Laudato Si et Fratelli Tutti ?

etc.

- Images : Deux livres d’Edgar Morin, Vers l’abîme (2020) et Attends-toi à l’inattendu (2021).

« La crise suscite des peurs et des régressions mentales, mais elle suscite aussi 

l’imagination créative. Il faut savoir que dans l’histoire, l’inattendu se produit et se reproduira. 

Nous devons apprendre à vivre avec l’incertitude, c’est-à-dire avoir le courage d’affronter, d’être 

prêt à résister aux forces négatives. Je souhaite que ce soient les forces créatives qui 

s’imposent, les forces lucides et celles qui recherchent un nouveau chemin, même si elles sont 

encore très dispersées et faibles. Nous pouvons nous indigner à juste titre, mais ne devons pas 

nous enfermer dans l’indignation.

Nous essayons de nous entourer d’un maximum de certitudes, mais vivre, c’est naviguer 

dans une mer d’incertitudes, à travers des îlots et des archipels de certitudes sur lesquels on se 

ravitaille… »



Inventer une nouvelle civilisation

L’urgence aujourd’hui, pour les chercheurs d’humanité et 

notamment les chercheurs de sens, 

- c’est d’inventer une nouvelle civilisation viable pour les générations 

futures, qui respecte notre unique planète et ses habitants, 

- c’est d’inventer un vivre-ensemble planétaire.

Pour cela, les humains de tous pays et de toutes cultures 

devront s’appuyer sur le meilleur 

de leurs traditions religieuses, 

de leurs convictions philosophiques, 

de leurs forces spirituelles.

Comme le dit Edgar Morin, « nous avons besoin à la fois 

d’une nouvelle civilisation politique et d’une politique de civilisation. 

(…) Un système qui n'a pas en lui les moyens de traiter ses 

problèmes est condamné soit à la régression - voire à la mort -, soit, 

en se dépassant lui-même, à la métamorphose. En refusant la 

régression, en résistant à la mort, œuvrons pour la métamorphose. » 

Images :

- Joël de Rosnay, 2020- Les scénarios du futur ;

- Edgar Morin, Le temps est venu de changer de civilisation (2017)



Spiritualité et changement sociétal : quel sursaut ?

Face aux périls actuels, 

humanisme et spiritualité de l’action

L’urgence est d’unir nos efforts pour combattre l’idolâtrie de la 

croissance indéfinie, le rouleau compresseur de la démesure, l’illusion 

de la toute-puissance. 

C’est de pratiquer, au plan interpersonnel, national et interna-

tional, la résolution non-violente des conflits, d’inventer une civilisation 

de la sobriété et du partage.

Il importe pour cela de développer une spiritualité de l’action. 

L’action - locale et quotidienne, sociale et humanitaire, professionnelle 

et syndicale, citoyenne et politique - doit être animée par la quête du 

sens. Celle-ci se traduit par une qualité d’être, et s’appuie sur une 

spiritualité de la contemplation et de l’action.

Images : 

- La démesure à Dubaï, où se situe un des gratte-ciel les plus hauts du monde (828 

m).  Les Émirats Arabes Unis sont un des pays où l’empreinte écologique est la plus forte. La 

"croissance" y repose sur la présence massive d’ouvriers venus de Bombay, Lahore, Manille, 

Sanaa ou Kuala Lumpur, qui ont des conditions de vie déplorables et parfois inhumaines.

- La solidarité au-delà des couleurs de peau                                                                          



Michel Ray

Orientations nécessaires

- Du pouvoir temporel dans la "toute puissance", à une puissance 

créatrice, grâce à l’esprit de service ;

- Du consumérisme matérialiste actuel, à la sobriété fraternelle ;

- De l’individualisme exacerbé, à une solidarité proportionnée à nos 

interdépendances ;

- Du développement sans limite de la haine, au processus de pardon ;

- De la loi de la seule compétition, à la dynamique de l’entraide ; 

- De l’arrogance considérée comme normale, à la reconnaissance de 

notre part d’ombre ;                                                 ../..

Images :

- Des raisons d’espérer. Ressources spirituelles face aux défis actuels (2023) est le 

premier livre d’une collection ouverte par un partenariat entre ‘Les Éditions de l’Atelier’ et 

‘Démocratie & Spiritualité’. Ce travail collectif, expérimental et interconvictionnel, coordonné par 

Michel Ray et auquel ont participé plus de 40 personnes, se veut une contribution au sursaut 

démocratique et spirituel dont nos sociétés ont aujourd’hui le plus pressant besoin.

- Michel Ray a animé plusieurs groupes de partage sur les sujets de ce livre au sein de 

‘Démocratie & Spiritualité’. Ancien fonctionnaire français puis international pour le développement, 

il a mené des recherches sur le changement climatique. Il travaille aux interfaces entre les défis 

contemporains et le spirituel. Il est auteur du livre Un spirituel qui libère des magiques (2021). 



Michel Ray

Orientations nécessaires

- Du littéralisme et du fondamentalisme fauteurs de guerre, à une 

lecture intelligente et critique des textes sacrés ;

- Des médias catastrophistes, à un journalisme orienté aussi vers les 

solutions ;

- Déplorer nos grandes diversités, ou les transformer en richesse  ? ;

- Après la crise du Covid 19, le retour au business as usual et à 

l’hubris, ou tirer les enseignements de ce que nous avons vécu ? ;

- Transmettre avec directivité ou communiquer entre des êtres ?

Images :

- Nous vivons aussi déjà maintenant certains basculements profonds, des amorces de 

mutations anthropologiques dans certains domaines spécifiques. À titre d’exemple, le 

mouvement profond et progressivement mondial, symbolisé par, MeToo (‘Moi aussi !’ ) est 

porteur d’un espoir de respect plus grand des femmes, qu’on pourrait qualifier de mutation en 

humanité.

- Pablo Servigne souligne que dans l’évolution du vivant sur terre, la symbiose de 

plusieurs organismes a constitué un processus avec un haut potentiel avéré de mutations 

très positives, très supérieur aux autres formes classiques d’évolution. Le ‘Pacte du pouvoir 

de vivre’, alliance entre plus de 60 organisations participantes, en est un exemple. Ne faut-il 

pas aller encore plus loin, plus profond, plus vite ?



2 - Définitions

Politique

La politique en son sens plus large, celui de civilité ou politikos, 

désigne ce qui est relatif à l'organisation d'un État (en grec : polis, en latin : 

civitas) et à l'exercice du pouvoir dans une société organisée.*

Dans une acception plus restrictive, la politique au sens de politikè

ou d'art politique, se réfère à la pratique du pouvoir, soit donc aux luttes de 

pouvoir et de représentativité entre des hommes et femmes de pouvoir, et 

aux différents partis politiques auxquels ils peuvent appartenir, tout comme 

à la gestion de ce même pouvoir.
* Concrètement :

-organiser les rapports entre les individus et les groupes sociaux, réguler les inévitables conflits 

humains : définir la loi et la faire respecter (Constitution, Justice, police, etc.),

-créer des infrastructures et des services publics (état-civil, enseignement, formation, santé, énergie, 

transports, défense, etc.),

-collecter l’impôt, redistribuer les richesses, lutter contre l’exclusion, protéger les plus faibles,

-organiser une prévoyance (incendie, séismes, etc.) et une protection contre les risques et aléas de la 

vie (maladie, handicap, vieillesse, etc.),

-protéger et défendre la population et société contre les agressions externes ou internes,

-prévoir pour l’avenir et pour les générations futures,

-organiser la paix et la coopération entre les peuples. 

Images  : - La Justice

- L’école

- L’hôpital

- L’ONU



Définitions

Démocratie

La démocratie (du grec ancien, demos : le peuple, kratos : le pouvoir) 

est le régime politique dans lequel le peuple est souverain.

De façon générale, un gouvernement est dit démocratique par 

opposition 

- aux systèmes monarchiques, où le pouvoir est exercé par un seul (roi, 

empereur, tsar, etc.)

- aux systèmes dictatoriaux (le pouvoir est exercé par un dictateur ou un 

autocrate), oligarchiques (le pouvoir est exercé par un groupe restreint 

d'individus), ploutocratiques (le pouvoir est exercé par les plus riches), 

gérontocratiques (le pouvoir est exercé par les personnes les plus 

âgées de la société, jugées plus sages), etc.

« La démocratie, ce n’est pas la loi de la majorité, mais la 

protection de la minorité. »       Albert Camus

« La démocratie est l'art de transformer des ennemis en adver-

saires, de construire une conflictualité non-violente. »

Patrick Viveret
Images 

- Abraham Lincoln(1809-1865). Selon sa formule, la démocratie est "le gouvernement du 

peuple, par le peuple, pour le peuple". 

- Marc Sangnier (1873-1950), fondateur du ‘Sillon’. Pour lui, la démocratie n’est pas 

seulement une réalité juridique ou politique, mais une « organisation sociale qui tend à porter au 

maximum la conscience et la responsabilité civique de chacun »



Définitions

Engagement : S’engager consiste à donner de son temps et 

de son énergie pour les autres et la société. C’est devenir acteur de 

la société en réalisant des projets ou tout simplement en exprimant 

son avis.

Pour nous, l’engagement est une action-recherche-création 

pour traduire l’intériorité en actes, en vue de se réaliser, d’être fidèle 

à ses intuitions et convictions, orientée vers un accomplissement 

humain, en vue de changer la société, de rendre la planète habita-

ble pour nos descendants, de donner un sens à la vie et du sens à 

l’histoire.

L’engagement n’est pas seulement politique, associatif, 

syndical, etc. Fonder un couple, concevoir des enfants, accueillir 

des réfugiés, s’occuper de ses vieux parents, cultiver son potager 

en permaculture, voyager en train, ce sont aussi des engagements.



Définitions

Citoyenneté

La citoyenneté est le fait pour une personne ou pour un groupe, 

d'être reconnu et de se reconnaître soi-même comme membre d'une cité 

(aujourd'hui d'un État) nourrissant un projet commun, auquel ils souhai-

tent prendre une part active. 

La citoyenneté définit un ensemble de droits et de devoirs récipro-

ques. Le citoyen réclame légitimement de l'État le respect de ses droits 

(civils et politiques) parce que l'État réclame légitimement du citoyen 

l'accomplissement de certains devoirs civiques (contribuer aux dépenses 

publiques, participer à la défense du pays contre les menaces, être juré 

dans les cours de Justice, porter assistance à une personne en danger, 

etc.)

La citoyenneté (notion juridique, psychologique et sociologique ne doit pas être 

confondue avec la nationalité (notion juridique). Il existe une qualité de ‘citoyen de l’Union 

européenne’, mais il n'y a pas de citoyenneté en général, même si beaucoup de personnalités se 

sont revendiquées ou se déclarent ‘citoyens du monde’.

Images :

- Sous l’apparence d’une femme coiffée d’un bonnet phrygien, Marainne représente la 

République française et ses valeurs traduites par sa devise : « Liberté, Égalité, Fraternité ». 

Pendant les cérémonies d'affranchissement des esclaves sous l’empire romain, le bonnet phrygien 

(en Anatolie) marquait le passage d'un état d'homme esclave à un homme libre.

- La ‘Déclaration des droits de l’homme et du citoyen’ d’août 1789 est un texte fondamental de 

la Révolution française, bafoué pendant la Terreur (1793-1794)



Définitions

Le bien commun

Le bien commun, en philosophie politique, correspond à un partage 

des ressources et des intérêts qui soudent les membres d'une 

communauté. Ce partage participe à l’existence de la communauté.

Pour Aristote, le bien commun est la recherche de l'intérêt  

général ou encore de la vie vertueuse.

Selon Thomas d’Aquin, c'est en prenant part au bien 

commun que l'individu fait preuve de bonté.

Pour Jacques Maritain, le bien commun est "la bonne vie 

humaine pour la multitude".

Le bien commun est l’ensemble des conditions sociétales qui 

permettent aux groupes et à chacun de leurs membres d’avancer vers 

leur amélioration et leur accomplissement, en symbiose avec la 

biosphère.

Images :

- Aristote ( -384 - -322) 

- Tommaso d’Aquino ( 1225-1274) 

- Jacques Maritain (1882-1973)



Définitions

Intériorité : Vie intérieure de l'individu, en intimité avec soi, à 

l'abri du regard, du jugement et de l'intervention des autres. 

Pour nous, cette relation à soi-même, en honnêteté et en 

profondeur, est en lien avec la quête du sens (orientation, direction, 

sensation) de sa propre vie et du sens de l’histoire humaine.

Très proche de la spiritualité, mais avec une connotation plus 

personnelle (la spiritualité peut être collective : ex. : franciscaine, 

cartusienne, ignatienne, soufie, bouddhiste, franc-maçonne, etc.).

Reliée à une Transcendance.

Images :

- Dominique Salin, Spiritualité ignatienne hier

et aujourd’hui ;

- Éric Geoffroy : Le soufisme. Histoire, fonde-

ments et  pratique de l’islam spirituel ;

- Fabrice Midal, Sagesse du bouddhisme ;

- Jean-Pierre Bayard, La spiritualité de la                                                                         

franc-maçonnerie



Définitions

Spiritualité

Pour nous, la spiritualité est la vie intérieure, la recherche et 

l’action de chacun pour trouver sens à sa vie, articulées avec la 

recherche et l’action collectives pour donner sens à l’histoire de 

l’humanité et de l’Univers. 

La dimension spirituelle de l’être humain peut être définie, à la 

suite du psychanalyste Maurice Bellet,  comme « ce qui fait appel à 

l’intériorité de l’homme, lui fait refuser l’inhumain, l’invite à s’accomplir 

dans une recherche de transcendance et à donner du sens à son 

action, le met à l’écoute des autres et le porte à donner, échanger, 

recevoir ».

Attitude d’interrogation, d’ouverture, sentiment de ne savoir 

qu’une partie du réel, cette notion de recherche est centrale pour 

définir la spiritualité. 

La spiritualité est aussi l’ouverture à une transcendance (du 

latin transcendere : franchir, surpasser), à quelque chose ou à 

Quelqu’un qui est au-delà des réalités immédiatement perceptibles.

Images : 

- Petit traité acide de spiritualité (2010) de Maurice Bellet (1923-2018). Ce grand théolo-

gien, philosophe et psychanalyste, auteur de 60 ouvrages, est mû par la conviction qu'il est 

toujours possible de choisir, et par la conscience du danger qui nous menace : l'inhumanité 

tapie au coeur de l'humain. Il voit dans la relation ce qui permet à chacun de naître à sa propre 

humanité. 

- Jean Gastaldi, Le petit livre de la spiritualité (2005)



Définitions

Transcendance et immanence sont deux termes opposés                 

et complémentaires, particulièrement importants en philosophie et                    

en spiritualité. Ces termes se rapportent aux êtres et aux choses, et 

posent la question de savoir si ces derniers ont leur principe en eux-

mêmes, ou s’ils dépendent d’une cause extérieure.

Est transcendant ce qui est absolument séparé de nous et d'une 

autre nature que nous. Est immanent ce qui est intérieur à une pensée 

ou à un être, ce qui commence et finit en lui. 

Dans la plupart des religions monothéistes, il existe un Dieu 

transcendant, qui est la cause extérieure de toute chose et de tout être. 

Au contraire, pour certains philosophes tels Spinoza, Dieu est la 

Nature, et son action immanente se fait à l’intérieur de chaque élément 

de la Nature.

La transcendance appelle à chercher vers le haut pour percer le 

mystère de Dieu, comme pour monter à une échelle. Au contraire, 

l’immanence invite à chercher au fond de soi pour y trouver le secret 

de la Création : c’est l’idée qu’il y aurait en nous, comme en toute 

chose, la flamme du principe organisateur.

Images : - Gravure sur bois, œuvre anonyme présentée dans le livre L'Atmosphère : 

Météorologie populaire, de Camille Flammarion (1888), version colorisée.  Le pèlerin se tient à 

genoux et en appui sur sa main gauche et passe la tête sous la voûte céleste à l'endroit où 

celle-ci rencontre la Terre. La position relevée de sa main droite ouverte trahit sa surprise en 

découvrant ce qui se trouve au-delà.

- Nicole Bonnet, Immanence et transcendance chez Teilhard de Chardin (1987).



Définitions

Laïcité

La laïcité (ou le sécularisme) est le principe de séparation de 

l'État et de la religion et donc l'impartialité ou la neutralité de l'État à 

l'égard des confessions religieuses. Elle protège la liberté de cons-

cience et de culte aussi longtemps que les religions ne prétendent 

pas déterminer les règles de la vie collective*  

Par extension, laïcité et sécularisme désignent également le 

caractère des institutions, publiques ou privées, qui sont indépen-

dantes des religions et du clergé.

En France et dans la plupart des pays démocratiques moder-nes, 

l’État, neutre, garantit la liberté de culte et affirme parallèlement la 

liberté de conscience. Il ne place aucune opinion au-dessus des 

autres (religion, athéisme, agnosticisme ou libre-pensée).

*  « La loi protège la foi aussi longtemps que la foi ne prétend pas faire la loi » disait 

Jean Jaurès, très impliqué dans l’élaboration de la loi de la loi de séparation de l’Église et 

de l’État (9 décembre 1905), dont le principal artisan était Aristide Briand.

Images

- Tee-shirt : Toute personne a droit à la liberté de pensée, de conscience et de religion

- Aristide Briand (1862-1932), principal penseur et artisan de la loi de 1905.



Laïcité

Une définition officielle de la laïcité est celle donnée par le Conseil constitutionnel 

le 18 décembre 2012.*

« Aux termes de l'article 10 de la Déclaration des droits de l'homme et du citoyen 

de 1789 : « Nul ne doit être inquiété pour ses opinions, même religieuses, pourvu que leur 

manifestation ne trouble pas l'ordre public établi par la loi » ; 

Aux termes des trois premières phrases du premier alinéa de l'article 1er de la 

Constitution : « La France est une République indivisible, laïque, démocratique et sociale. 

Elle assure l'égalité devant la loi de tous les citoyens sans distinction d'origine, de race ou 

de religion. Elle respecte toutes les croyances » ; 

Le principe de laïcité figure au nombre des droits et libertés que la Constitution 

garantit ; il en résulte la neutralité de l'État ; il en résulte également que la République ne 

reconnaît aucun culte ; le principe de laïcité impose notamment le respect de toutes les 

croyances, l'égalité de tous les citoyens devant la loi sans distinction de religion et que la 

République garantisse le libre exercice des cultes ; il implique que celle-ci ne salarie 

aucun culte. » 
* Les « Considérant que… » ont été retirés pour alléger le texte

Images :

- Laïcité : mairie, loi, église, mosquée, synagogue.

- Logo du Conseil constitutionnel



3 - Articulation 

entre politique, spirituel et religieux *

1) Le socio-politique est l’instance qui gère l’ordre social, terrestre, 

matériel, celui des corps, en assurant leur santé et leur prospérité, c’est-

à-dire leur préservation physique face aux dangers et nécessités de ce 

monde (fonctions économiques et sécuritaires). 

2) Le spirituel s’occupe de l’Esprit, c’est-à-dire de la Réalité ultime, 

divine, envisagée pour Elle-même, dans une relation gratuite, désinté-

ressée et aussi directe que possible avec l’Absolu, l’Infini 

3) Le religieux est ce qui constitue la nécessaire médiation entre 

ces deux pôles. Il a pour fonctions simultanées de  "spiritualiser" la vie 

sociale et politique (en la reliant à la Réalité ultime), d’une part ; et 

d’autre part, d’"incarner" (d’"incorporer") et d’institutionnaliser le spirituel 

dans la vie concrète, quotidienne, des humains, tant individuellement 

que collectivement. 
* d’après Éric Vinson, Une spiritualité de gauche est-elle encore possible aujourd’hui ? 

Images :

- Dans De Monarchia, Dante souligne que la fonction de l’empereur - c’est-à-dire du 

pouvoir temporel - est de conduire les hommes à la « félicité temporelle » « dans la tranquillité 

de la paix » en les protégeant des troubles et désordres ; et ce en complémentarité avec le pape 

- l’autorité spirituelle - qui doit les mener au salut éternel. Le premier veille ainsi au « salut » des 

corps, et le second à celui des âmes.

- Dans l’univers biblique, les trois figures paradigmatiques et complémentaires sont le 

prêtre (pôle religieux), le prophète (pôle spirituel) et le roi (pôle politique). Le jésuite autrichien 

Elmar Mitterstieler, né en 1940, définit ainsi le sacerdoce commun de tous les chrétiens. 



Le religieux, médiation entre l’en-haut et l’en-bas

En employant le langage symbolique, nous pourrions dire qu’entre les 

exigences de la Terre (le socio-politique, "en bas") et celle du Ciel (le  

"spirituel", "en haut"), le religieux ("au milieu") est par excellence le lieu de 

l’être humain où l’ordinaire des jours est régulièrement rendu "extra-

ordinaire" par sa communication (au moyen de l’activité rituelle) avec ces 

"réalités d’En-haut", 

et où cet "extraordinaire" du divin se trouve en quelque sorte appri-

voisé voire banalisé - c’est-à-dire humanisé - par la familiarité récurrente 

des rituels religieux ordinaires et des institutions qui les administrent.

Images :

- Les religions sont des ensembles de croyances  partagées par des groupes de gens formant 

des communautés spécifiques. Chaque communauté possède une certaine représentation du monde 

et des forces qui y règnent, également une certaine vision de l’être humain et de son rôle dans le 

monde. L’homme religieux accomplit aussi des actions qui lui permettent d’atteindre les buts 

poursuivis par son groupe, des gestes fixés d’avance à période plus ou moins régulière et qui varient 

selon les communautés, des gestes faits avec le corps, accompagnés de paroles stéréotypées, 

éventuellement de silences. 

On distingue souvent les rites intercesseurs (pluie, moisson, maladie, guerre, fertilité, etc.), les 

rites de passage (naissance, entrée consciente dans la religion, entrée dans la communauté des 

adultes, décès, intronisation, mariage, etc.) et les rites de confirmation d'appartenance (processions, 

célébrations, cérémonies au monument aux morts, inaugurations, fêtes diverses). 



Le livre noir des religions *  

Mais l’histoire nous donne trop d’exemples que la religion 

peut être un moyen - ou tout du mois un prétexte - pour mettre en 

œuvre ou justifier des pratiques et des politiques de violence, de 

conquête guerrière, d’affirmation et d’imposition d’une vérité 

dogmatique absolue, d’exclusion, de division, d’oppression ou de 

domination :

- sacrifices humains,

- sacrifices d’animaux,

- condamnation et mise à l’écart* ou mise à mort** des 

spirituels,                                                             ../..
* Cette diapo et les 2 suivantes sont un ajout d’Étienne Godinot dans le texte d’Éric 

Vinson

** prophètes de l’Ancien Testament, Arius, Origène, Pélage, Nestorius, Pierre 

Abélard, Pierre Valdo, Roger Bacon, Johann Eckhart, Martin Luther, Kabîr, Tommaso 

Campanella, Baruch Spinoza, Félicité de Lammenais, Ernest Renan, Alfred Loisy, Marc 

Sangnier, Pierre Teilhard de Chardin, Marie-Dominique Chenu, Yves Congar, Edward 

Schillebeckx, Jacques Pohier, Gustavo Guttierez, Bernard Besret, Eugen Drewermann, 

Jose Arregi, etc.

*** Jésus de Nazareth, Mani, Priscillien, Hypathie d’Alexandrie, Mansur al Hallaj, 

Jean Hus, Giordano Bruno, Michel Servet, Mahmoud Muhammad Taha, etc.

Images : Deux spirituels mis à mort par le pouvoir religieux :

- Jésus de Nazareth (v. - 6 - v. + 30), juif de Galilée crucifié à Jérusalem. Vitrail de 

Georges Rouault

- Mansur al Hallaj (v. 858-922), mystique persan soufi crucifié à Bagdad



Le livre noir des religions

- guerres de conquêtes (Josué dans la Bible, croisades, conquista 

espagnole, colonisation européenne en Afrique et en Asie),    

- antijudaïsme chrétien depuis le Moyen-Âge jusqu’aux pogroms en 

Europe de l’Est et à la Shoah, 

- Inquisition,

- guerres de religion (notamment guerre de Trente ans en Europe, 

guerre Iran-Irak de 1980-1988*), 

- mobilisation de "Dieu" pendant les guerres européennes,

- crimes sexuels et emprise psychologique dans l’Église catholique, 

etc.

* attisée par les sunnites en Irak, les chiites en Iran,

Images :

- Natale Benazzi et Matteo d'Amico, Le livre noir de l’Inquisition (2000)

- Le blason Gott mit uns (‘Dieu avec nous) sur le ceinturon des soldats allemands pendant 

les deux Guerres mondiales. Le Sacré Cœur figurait sur le drapeau tricolore pendant la 1ère GM.

- Dans son livre Désarmer les dieux (2011), Jean-Marie Muller examine le christianisme et 

l’islam au regard de l’exigence de non-violence



Désinstrumentaliser les religions : 

le rôle de la spiritualité

L’actualité offre elle aussi trop d’exemples de compromission 

des autorités religieuses avec des pouvoirs qui utilisent la religion 

pour asseoir leur politique de domination ou de division.

Une spiritualité interconvictionnelle peut et doit décaper les 

religions de leur dogmatisme et de leur fermeture, elle a pour pre-

mière mission de dénoncer le soutien qu’elles apportent trop souvent 

à des régimes dictatoriaux ou autoritaires.

Images :

- Le dictateur russe Vladimir Poutine et le patriarche de l’Église orthodoxe russe, Kirill 

(Vladimir Goundiaïev, également un ancien du KGB), en réalité des rivaux qui ont besoin l’un 

de l’autre.

- Les évangélistes fondamentalistes étatsuniens prient pour le président autocrate 

Donald Trump et soutiennent toutes ses dérives antidémocratiques.

- Le Premier ministre israélien Benjamin Netanyahou avec des deux ministres de 

l’extrême droite religieuse juive, Itamar Ben Gvir et Bezalel Smotrich, favorables à l’épuration 

ethnique des Palestiniens.

- Le Premier ministre indien Narendra Modi, au pouvoir depuis 2014, fonde son culte de 

la personnalité et son ultranationalisme sur la religion hindouiste et sur le rejet des autres 

religions, notamment l’islam et le christianisme. L’inde n’est plus la nation multiconfession-

nelle que voulait Gandhi ni une démocratie laïque. 

- L’ayatollah Ali Khamenei, Guide suprême de la Révolution islamique en l’Iran. Ce 

despote répressif fonde son pouvoir sur la haine des États-Unis et d’Israël (qui font tout pour 

l’entretenir). Mollah signifie "maître", et Ayatollah, "signe de Dieu" …



Les collectifs spirituels, religieux ou non confessionnels

Le spirituel ne relève pas – exclusivement et par nature – de 

l’univers personnel, intime, bien qu’il soit à l’évidence son domaine de 

prédilection.

Les collectivités humaines ont, elles aussi, une dimension spirituelle, 

jusqu’ici le plus souvent médiatisée et gérée par les religions historiques, 

mais sans se réduire totalement à elles. 

On note ainsi dans la plupart des grandes religions la centralité d’une 

figuration de ces "collectifs spirituels" : Israël comme "peuple de Dieu", 

l’Église comme "communion des saints" et "corps mystique"; l’Oumma

musulmane comme "communauté bien guidée" ; le Sangha bouddhiste 

comme "troisième Joyau" et "lieu de Refuge" pour les fidèles ; les loges 

maçonniques, etc.

Ne peut-on pas d’ailleurs qualifier de "famille spirituelle laïque" celle 

des "citoyens du monde", souvent éloignée des religions et des Églises ?



Les spirituels politiques *

Le concept du spirituel permet de pointer ce qui donne à la fois leur 

originalité et un air de famille caractéristique aux parcours de certaines 

grandes figures politiques telles que l’émir Abd el Kader, Jean Jaurès, 

Gandhi, Martin Luther King, Nelson Mandela, Vaclav Havel, le Dalaï-Lama, 

pour ne citer que les plus fameuses. À savoir, si l’on s’en tient à l’essentiel, 

de lutter de façon non-violente pour la démocratie et les droits humains en 

mobilisant simultanément, inséparablement et explicitement le politique et 

le spirituel, à l’opposé de ce qu’implique a priori le paradigme politique 

libéral moderne de la séparation.

Leur combat aborde le politique à partir du spirituel, c’est-à-dire de 

façon universaliste et pluraliste, tolérante et non autoritaire, en articulant la 

nécessaire transformation personnelle des citoyens-militants et la transfor-

mation collective recherchée, selon un idéal de sagesse partagée du local 

au global, de l’intime à l’ultime, à même de conjuguer au mieux les apports 

de la tradition et ceux de la modernité.

* Les 3 diapos ci-après sont tirées du livre Le spirituel, un concept opératoire en sciences 

humaines et sociales, ouvrage dirigé par Claude Le Fustec, Myriam Watthee-Delmotte, Éric Vinson 

& Xavier Gravend-Tirole, animateurs de Théorias, réseau transdisciplinaire et international de 

théorisation de la spiritualité. (Presses Universitaires de Louvain, 2022)



Les intellectuels spirituels

Parfois qualifié de "militant mystique" ou de "contempl’actif", ce positionnement  

"démocrate spirituel" original concerne également d’autres auteurs – aussi nombreux 

que divers, et rarement rassemblés jusqu’ici sous ce rapport – qui relèvent davantage du 

champ intellectuel que de l’engagement politique effectif (cf. des penseurs de premier 

plan tels que Henry David Thoreau, Léon Tolstoï, Charles Péguy, Emmanuel Mounier, 

Jacques Maritain, Simone Weil, et tant d’autres.) 

Des mobilisations collectives d’inspiration spirituelle

On devrait compléter cette énumération par des mouvements et mobilisations 

collectives, tels que certains courants influents de la Résistance française au nazisme 

(Témoignage chrétien, par exemple), le syndicat polonais Solidarność, ou certaines 

dynamiques promouvant une écologie intégrale (au sein d’Extinction Rebellion, par 

exemple, ou autour de l’agro-écologiste Pierre Rabhi).



Autres enjeux du spirituel

Hors du champ politique, de très nombreux intellectuels, philosophes et 

essayistes attentifs aux réalités humaines et sociales travaillent d’une 

manière ou d’une autre les enjeux du spirituel. 

Tel est le cas de William James, Henri Bergson, Ludwig Wittgenstein, 

Emmanuel Lévinas ou Paul Ricœur, entre autres. 

Pareillement, dans le champ du psychisme, comment évoquer et 

comprendre les travaux de Carl Gustav Jung, Viktor Frankl, Roberto 

Assagioli, Erik Erikson, Carl Rogers, Abraham Maslow ou Tobie Nathan, si 

l’on ne prend pas en compte le spirituel, la quête de sens ?



Patrice Sauvage

Les besoins non matériels de la personne

Pour Patrice Sauvage, dans la suite d’Axel Honneth, les besoins 

non matériels sont de trois ordres :

- un besoin d’enracinement dans une sorte de sécurité intérieure, 

dans une identité bien affirmée, un lieu fondateur : la confiance en soi que 

donne généralement une famille aimante, le sentiment d’être reconnu tel 

que l’on est ;

- un besoin de relation avec les autres et avec le monde : en tant 

qu’animal social, l’homme ne peut vivre sans liens interpersonnels de 

proximité ou d’affinités et, plus globalement, sans se sentir partie prenante 

d’une société ;

- un besoin de sens, d’une dimension qui va orienter sa vie, en lui 

donnant une direction et une signification, et le faire grandir vers ce que 

Paul Ricoeur appelle son « identité-promesse ».

Images :

- Le philosophe et sociologue allemand Axel Honneth, né en 1949, a été professeur de philoso-

phie à l'université Goethe de Francfort et professeur de sciences humaines au département de 

philosophie de l'université de Columbia à New York. 

- Dans La lutte pour la reconnaissance, (Kampf um Anerkennung, 1992), il distingue trois 

modes cardinaux de reconnaissance réciproque : la reconnaissance affective, la reconnaissance 

juridique et la reconnaissance culturelle.



Patrice Sauvage

La crise de la personne

Or, sur ces trois registres se manifeste une crise de la personne. 

1) En ce qui concerne le premier point, on peut mettre en évidence la 

pression qui pèse sur l’individu, avec le culte de la performance et 

"l’injonction à être soi" qui fragilise tant de nos contemporains, si bien 

qu’une partie d’entre eux s’engagent dans des approches identitaires et 

sectaires. 

2) Quant à la relation, elle est pervertie par l’ambiance de compétition 

et ce que René Girard appelle la "rivalité mimétique", d’où des attitudes de 

peur et la désignation de boucs émissaires, autrefois les Juifs, aujourd’hui 

les immigrés, etc. 

3) Enfin, il y a chez beaucoup une crise du sens : on n’attend pas 

grand-chose de la vie, ni une progression sociale, ni "le grand soir", l’échec 

des idéologies et le désenchantement religieux ont tué l’espérance, d’où 

des flambées de violence (souvent sur soi-même) qui ne font que traduire 

l’impuissance de chacun.
Images :

- Individus en friche de Patrick Boulte. Comment penser en effet ces " individus en friche " que 

nous sommes tous plus ou moins ? Tous, car l'exclusion des uns est le pendant de l'aliénation des 

autres. Patrick Boulte est avec Jean-Baptiste de Foucauld cofondateur de l’association ‘Solidarités 

Nouvelles face au Chômage’ (SNC).

- Une société en quête de sens, par Jean-Baptiste de Foucauld et Denis Piveteau. L'exclusion 

est à la société de demain ce que la question ouvrière fut à la société d'hier. La crise de l'emploi ne 

peut être dissociée de deux autres crises, celle du lien social et celle du sens. Il faut que la société 

s'anime : davantage de coopération, plus d'initiative ; il faut aussi qu'elle accepte de nouvelles 

contraintes et organise l'expression des conflits.



Patrice Sauvage 

Croire, garder le souffle

Et pourtant, cet acte de foi si risqué, si utopique, est une compo-

sante anthropologique fondamentale de l’existence humaine : être 

homme, c’est croire, faire "crédit". C’est le premier mouvement du bébé 

envers sa mère, le moment d’émergence de l’humanité elle-même. 

2) Cependant, pour pouvoir garder une telle attitude de foi en l’être 

humain et la développer tout au long de notre vie, malgré les multiples 

épreuves que celle-ci va nous réserver, il nous faut un ressort intérieur, un 

dynamisme qui d’une certaine manière nous dépasse : c’est la dimension 

spirituelle, celle qui donne le souffle*.

3) La troisième poupée russe, c’est une tradition spirituelle parti-

culière qui va donner sa couleur à la spiritualité, en lui proposant des 

points de repère correspondant à une culture, mais aussi au contexte 

actuel, chacun étant appelé à s’approprier sa foi en fonction de ses 

lectures, de ses rencontres et son expérience, et à tracer son chemin 

spécifique.

Images : Le grec (pneuma) et l’hébreu (ruah) utilisent le même mot pour « souffle » et « esprit ».



Patrice Sauvage 

Trois poupées russes

En définitive, cette crise de la personne traduit son manque de 

foi : la foi en soi, la foi en l’autre, la foi dans l’avenir. C’est cette foi 

anthropologique, que le théologien Christoph Theobald qualifie 

d’"élémentaire, que nous devons découvrir (ou redécouvrir) afin de 

faire face aux défis de notre temps qui exigent un "homme debout". 

Pour d’articuler la foi en l’humanité, en la vie, avec la dimension 

spirituelle, Patrice Sauvage utilise la métaphore des poupées russes :

1) La première poupée russe, c’est cette foi en l’humanité que 

nous sommes invités à exprimer dans notre attitude envers l’autre, 

envers nous-mêmes, envers l’avenir.

Comme l’écrit Maurice Zundel, « ce que l’expérience nous 

apprend, c’est que la foi la plus difficile, c’est la foi en l’homme. Croire 

en l’homme : il faut pour cela une espèce d’héroïsme. » 

Images 

- Les poupées russes, séries de poupées de tailles décroissantes placées les unes à 

l'intérieur des autres, symbolisent le transgénérationnel, ou l'unité du corps, de l'âme, du cœur 

et de l'esprit, ou encore les diverses strates de sens permettant de découvrir la vérité, etc.

- Maurice Zundel (1897-1975), théologien et conférencier suisse, au croisement des 

théologies protestante et catholique, de la philosophie existentielle et du personnalisme. 



Patrice Sauvage 

Les 3 dimensions de la spiritualité *

1) La conscience du divin en soi : chacun d’entre nous est confron-

té un jour ou l’autre à un "moment numineux" qui réveille en lui sa dimen-

sion spirituelle. L’être humain est "corps/âme/esprit", l’âme étant notre 

psychè (émotions, pensée) et l’esprit cette trace du divin en nous, qu’on 

peut appeler aussi le "cœur profond" ou la "fine pointe de l’âme" (Johann 

Eckhart). 

2) La confiance, une des traductions du latin fides. Avoir confian-

ce dans cet esprit qui est en nous, écouter ce qui vient de nos profon-

deurs, ce que nous enseignent les événements de la vie et qui peut nous 

surprendre. Il faut également, sans être pour autant naïf, faire confiance à 

l’autre, et croire aussi en l’avenir sachant que l’espérance se situe à un 

autre niveau que l’espoir.

3) La constance ou fidélité, autre traduction de fides. Vivre le quo-

tidien comme exercice, c’est-à-dire prendre des temps de recentrage, de 

méditation ou de prière, cultiver notre attention par rapport à nous-mêmes. 

C’est la question "Qui suis-je ?" que Ramana Maharshi se posait constam-

ment, et celle du "Que fais-je ?" que nous pose Karlfreid Dürchkeim.

* Patrice Sauvage, Redécouvrir la dimension spirituelle : une nécessité dans le contexte actuel, 

bulletin de ‘Démocratie & Spiritualité’, 24.06.2015

Images :

- Ramana Maharsi (1879-1950, mystique indien, enseignant de la non-dualité, Qui suis-je ? (1902)

- Karlfried Dürckheim (1896-1988), diplomate allemand, psychothérapeute et maître zen.



Patrice Sauvage 

Cinq critères d’une spiritualité juste 

1) L’individuation (Carl G. Jung) : "Se centrer" (Teilhard de Chardin), 

apprendre à se connaître, avec ses limites mais aussi ses talents, "Devenir 

soi", "Toucher le fil invisible de sa vie" (Marcel Légaut) pour peu à peu avancer 

vers le "je", cette identité-promesse que nous sommes appelés à exprimer 

dans notre vie. Si cette quête est authentique, elle ne peut déboucher que sur 

un "moi en communion". 

2) La fraternité** : "se décentrer" vers l’autre (Teilhard de Chardin), 

l’amour vécu dans des relations interpersonnelles, plus particulièrement avec 

les personnes souffrantes et démunies. 

3) L’action pour la justice : l’action sociale et politique (« la forme supé-

rieure de la charité » disait Pie XI) avec l’esprit et les moyens de la non-

violence ;

4) L’humilité ou lâcher-prise*** : se confier à la providence, "se sur-

centrer" vers une transcendance (Teilhard de Chardin). Tant des choses nous 

échappent !  

5) La relation avec la nature : les humains font partie du cosmos, mais 

avec la responsabilité d’en être les jardiniers.

** ou adelphité, pour sortir du vocabulaire genré. En grec, adelphos : le frère ; adelphè : la sœur.

*** « Avoir le courage de changer ce qui peut être changé, la sagesse d’accepter avec sérénité ce qui 

ne peut être changé, et la lucidité pour distinguer l’un de l’autre » selon la formule du théologien états-

unien Reinhold Niebuhr (1892-1971), citation parfois attribuée à l’empereur romain Marc Aurèle ou au 

théosophe allemand Friedrich Christoph Oetinger (1702-1782)

Images :

- Carl Gustav Jung, L’âme et le Soi, Renaissance et individuation (1951)

- Michel Maxime Egger, La Terre comme soi-même, Repères pour une écospiritualité (2012)



Michel-Maxime Egger

« L’alliance de la tête, du cœur et des mains »

« La grande transition économique et sociétale à 

laquelle la  situation planétaire nous appelle ne sera pas 

possible sans une transformation des cœurs et des 

conscience, sans une révision profonde de nos modes de 

vie, de notre système de valeurs. 

Ce changement de cap suppose aussi l’émergence 

d’une nouvelle manière de s’engager, de la "personne 

méditante-militante", selon l’invitation de Gandhi « Sois le 

changement que tu voudrais voir advenir dans le monde ! ».

Il suppose l’alliance de la tête, du cœur et des 

mains. »                                       

Michel-Maxime Egger

Images : 

- Michel Maxime Egger, né en 1958, est un écothéologien suisse, 

essayiste, conférencier et ancien journaliste, éditeur et traducteur.

- L’appel des spirituels démocrates est porté par Éric Vinson, Michel-

Maxime Egger, Xavier Gravend-Tirole, etc., 



Des pionniers états-uniens : Carl Rogers et Abraham Maslow

Carl Rogers (1902-1987) est un des pères de la psychologie humaniste. 

Son approche centrée sur la personne met l’accent sur la qualité de la relation entre le théra-

peute et le patient : écoute empathique (reformulation, messages non verbaux,), authenticité, non 

jugement (accueil inconditionnel). Son travail s’étend à la pédagogie et à la résolution des conflits 

internationaux. Il a influencé les courants de pédagogie non directive et de soutien psychosocial aux 

victimes de catastrophes.

Abraham Maslow (1908-1970), est un psychologue états-uniens fils d’immigrants russes d’origine 

juive. 

Il est surtout connu pour son explication de la motivation par la hiérarchie des besoins : 1 -

besoins physiologiques, 2 - besoins de sécurité, 3 - besoins d’appartenance, 4 - besoins d’estime de 

soi, 5 - besoins d’accomplissement, auxquels il ajoutait à la fin de sa vie : 6 - besoins de sens, 7 -

besoins de transcendance. 

Il n'a jamais utilisé l'image de pyramide, qui ne correspond pas du tout à l'esprit de son 

analyse : la hiérarchie des besoins est une dynamique.

Dans les années 1960, il travaille sur les expériences mystiques et sur les états de conscience 

exceptionnels. Il est un figure de proue de la "psychologie transpersonnelle" qui s’intéresse à la 

dimension spirituelle et mystique de l’homme.



Un pionnier français : André Rochais

(1921-1990). Psychopédagogue français. Instituteur puis directeur d’école, 

prêtre catholique, marqué par Carl Rogers. 

Il met en évidence une structure profonde du psychisme humain, un 

système explicatif de l’homme au-delà des différences de races et de 

cultures : corps, sensibilité, rationalité (intelligence, liberté, volonté), être 

(identité profonde, liens essentiels, agir essentiel), ‘Au-delà de l’être’.

Il fonde en 1970 une psychopédagogie de la croissance de la personne, 

‘Personnalité et Relations Humaines’ (PRH), destinée à mieux se connaître 

soi-même et à mieux vivre avec les autres. La formation PRH* est aujour-

d’hui proposée dans une quarantaine de pays.

* Animés par des professionnels, ces parcours pédagogiques s’organisent autour de 4 

thématiques : Découvrir le meilleur de soi ; S'engager en accord avec soi-même ; 

Progresser dans sa vie relationnelle et affective ; Traverser des situations de vie 

particulières.

Plusieurs sessions touchent à notre problématique ‘Intériorité et engagement’  :

- Qui suis-je ? Découvrir le dynamisme puissant de ma personnalité ;

- M'entraîner à prendre des décisions constructives : la méthode de discernement PRH ;

- M'ouvrir à la transcendance : à des réalités plus grandes que moi ;

- Avancer en cohérence dans mon quotidien : Distinguer ce qui fait sens ou non sens 

dans ma vie ;

- Définir mes priorités d'engagement : Relire mes choix pour identifier mes 

créneaux d’action essentiels ;



4 - Penseurs et acteurs du lien 

entre quête du sens et changement sociétal

Sont ici présentés, de façon non exhaustive, 

- des auteurs qui ont approfondi les connexions entre intériorité, 

engagement et changement sociétal :

Simone Weil (4-1-1) qui affirme la nécessité de « l’enracinement » et « l’impératif spirituel » ; 

Marcel Légaut (4-1-2) qui montre la fécondité d’un engagement fondé sur l’intériorité et la fidélité à soi-

même ; Patrick Viveret (4-1-3) qui explore les liens entre quête de sens, changement politique et 

engagement ; Éric Vinson (4-1-4) qui affirme la nécessité de réconcilier la gauche et le spirituel ; 

Thomas d’Ansembourg (4-1-5) qui développe le concept d’intériorité citoyenne.

- des associations, groupes ou collectifs qui travaillent à mettre en 

œuvre ce changement sociétal à partir d’une forte spiritualité : 
Association ‘Démocratie & Spiritualité’ (4-2-1), ‘La Fraternité d’Abraham’ (4-2-2), ‘Centre 

Sésame’(4-2-3), Le ‘Labo de la Fraternité’(4-2-4),  ‘Lutte et contemplation’ (4-2-5), CINPA (4-2-6) ; La 

franc-maçonnerie (4-2-7) ; Le bouddhisme engagé (4-2-8) ; ‘ ‘La Vie Nouvelle’ (4-2-9), ‘Anastasis’ (4-2-

10), ‘Conscience soufie’ (4-2-11). 

Images 

- La quête de sens, ouvrage collectif (2004)

- En quête de sens, long métrage de Nathanaël Coste et Marc de la Ménardière (2014). Deux 

amis d'enfance partent autour du monde à la rencontre de philosophes, de paysans, de scientifiques ou 

de chamanes pour trouver des réponses à leurs questions : Comment la civilisation occidentale en est-

elle arrivée là ? Par où commencer pour faire changer les choses ?



4-1 – Penseurs

4-1-1 - Simone Weil :« Les besoins de l’âme »

Dans son livre posthume L’enracinement, la philosophe Simone 

Weil (1909-1943) identifie ce qu’elle appelle des « besoins de l’âme », 

c’est-à-dire les besoins d’ordre psychologique que doit satisfaire 

chacun d’entre nous pour s’épanouir pleinement, pour devenir une 

personne accomplie. 

Là où le corps a besoin de nourriture, de sommeil et de chaleur, 

l'âme a besoin d'ordre mais aussi de liberté, d'obéissance mais aussi 

de responsabilité, d'égalité mais aussi de hiérarchie, d'honneur mais 

aussi de châtiment, de sécurité mais aussi de risque, de propriété 

privée mais aussi de propriété collective, de liberté d'opinion et de 

vérité.

Images :

- Simone Weil, L’enracinement, Prélude à une déclaration des devoirs envers l'être humain, 

manuscrit non révisé publié à titre posthume en 1949 par Albert Camus dans la collection 

‘Espoir’ qu'il dirigeait chez Gallimard.

- "Les Besoins de l'âme", ce sont nos "communs", 14 valeurs vitales, dont les plus 

précieuses sont le besoin de vérité et la liberté intellectuelle, qui renvoient à deux exigences 

actuelles : je ne veux pas qu'on m'impose ce que je dois penser, et je veux que les informations 

qui circulent soient fiables. 



4-1-2 - Marcel Légaut

Agir en fonction de ses appels intérieurs

Dans son livre Intériorité et engagement (1977), Marcel  Légaut 

souligne les risques de l’engagement tous azimuts dans lequel beaucoup 

de nos contemporains se sont fourvoyés. 

Il utilise l’image du "tonneau des Danaïdes" pour représenter 

l’épuisement auquel conduit une action non maîtrisée et surtout non ancrée 

dans l’écoute de soi et la vie intérieure. 

Trop souvent, c’est un engouement qui ne dure guère ou qui au 

contraire dure trop, car on s’est attaché à son personnage d’acteur, plus ou 

moins admiré, et on n’est plus en relation avec le fond de son être, avec 

son agir essentiel.

Sous prétexte d’oubli de soi, on vit dans la distraction de soi, le 

fameux « divertissement pascalien ». Légaut nous incite à la lucidité, à un 

engagement choisi par chacun.e en fonction de son approfondissement 

personnel sur ce qui est essentiel pour lui ou pour elle aujourd’hui et d’un 

discernement pour agir dans sa voie propre et avec sa voix unique.

Images : 

- Marcel Légaut (1900-1990), diplômé de l’École Normale Supérieure, professeur agrégé de 

mathématiques en université, devenu en 1940 paysan-berger dans le Diois (Drôme).

- Son livre Intériorité et engagement (éd. Aubier, 1977), 



Marcel Légaut

Devenir soi, vivre vrai

La priorité de l’être humain, son travail spirituel – par la connais-

sance de soi et la relecture attentive de sa propre vie, par des rencontres, 

des lecture, des tâtonnements, des échec et des réussites – est d’entrer 

dans l’intelligence de sa vie, de « devenir soi et rechercher le sens de sa 

propre vie », de « toucher le fil invisible de sa vie ». 

C’est  de découvrir peu à peu sa mission, l’engagement spécifique 

où il peut être le plus possible à sa place, fécond, créateur et heureux. 

Répondre à cette exigence et à ces appels intérieurs est le travail de 

toute une vie.

Porter du fruit, avoir une fécondité dans la pensée, la recherche et 

l’action, ce n’est pas forcément avoir une responsabilité dans la société 

ou un engagement extraordinaire. Ce peut être simplement apporter, 

avec courage et ténacité, sa touche personnelle, sa couleur, et cela 

comme conjoint, parent ou grand-parent, dans ses activités profession-

nelles ou dans ses engagements associatifs, syndicaux, politiques, de 

parents d’élèves, de consom’acteurs, etc.. Un rayonnement de bonté, de 

bienveillance, de tendresse, d’humour, de malice. Une touche d’inven-

tivité, de créativité, d’innovation, d’initiative, de non-conformisme.

Images :

- Marcel Légaut, Devenir soi et rechercher le sens de sa propre vie (1980)

- Jacques Musset, Marcel Légaut, L’appel à vivre vrai (2020)



4-1-3 - Patrick Viveret

Démesure et mal-être

Notre société articule

- la démesure : gratte-ciel, extraction en deux siècles des ressources 

fossiles accumulées pendant des millions d’années, écarts de revenus 

hallucinants, poids de la spéculation (97 %) dans les échanges finan-

ciers, etc.

- et le mal de vivre (dépenses d’armements, de stupéfiants, de publi-cité) : 

peur et domination, mal-être, manipulation, maltraitance.

Nous faisons la guerre à la nature, à autrui, à soi-même, nous 

sommes menacés par la barbarie intérieure.

Images : 

- Patrick Viveret, né en 1948, philosophe, docteur en science politique, essayiste 

atermondialiste, ex-conseiller à la Cour des comptes, Rédacteur en chef de la revue Transver-

sales Science Culture entre 1992 et 1996 puis directeur du ‘Centre international Pierre Mendès 

France’ (CIPMF). Cofondateur des rencontres internationales « Dialogues en humanité » et du 

projet Interactions Transformation Personnelle - Transformation Sociale (Interactions TP-TS), 

animateur de l'association ‘Observatoire de la décision publique. 

Il se définit comme un « passeur cueilleur », au confluent de plusieurs milieux et disciplines : 

philosophie, économie, science politique. 

- La démesure  : les plus hauts gratte-ciel du monde.

- La peur et la domination : plus de 2 400 essai nucléaires, dont 543 atmosphériques, 

dans le monde entre 1945 et 1980.



Patrick Viveret

Avoir ou être ?

Les grandes difficultés auxquelles est confrontée 

l’humanité ne se situent pas dans l’ordre de l’avoir, celui des 

ressources physiques, monétaires, techniques, mais dans 

l’ordre de l’être, de la façon de concevoir sa place dans 

l’univers, de donner un sens à sa vie, de s’en sentir 

responsable et de se montrer solidaire de la vie des autres.

Le désir humain est illimité. S’il est dans l’ordre de l’avoir, il 

génère mimétisme, frustration, rivalités et guerres. S’il est 

dans l’ordre de l’être, il peut être satisfait par l’échange, la 

rencontre, la création, la culture, la quête spirituelle.

Images :

- L’avoir : coffre-fort

- ou l’être : la création artistique, le travail manuel



Patrick Viveret

Sept principes pour « sortir du mur » :

1 - Retrouver le principe d’espérance et l’articuler au principe de respon-

sabilité ;

2 - Articuler transformation personnelle et sociale, organiser un vivre 

ensemble qui fasse sens et réponde au désir de chacun de trouver sa 

place dans une histoire qui, elle aussi, ait du sens ;

3 - Placer la construction de la joie de vivre au cœurs des projets alter-

natifs ;

4 - Changer notre rapport à l’avoir et au pouvoir, mais aussi à la vie elle-

même : retrouver l’art de vivre et savoir s’émerveiller ;

5 - Promouvoir la "haute qualité démocratique", transformer positivement 

les conflits, les construire et les gérer dans la non-violence ; 

6 - Repérer les potentialités créatrices, mettre en réseau les initiatives 

d’expérimentation sociale ;

7 - Vivre réellement les valeurs qu’on affiche, en se souvenant du sens 

fort du mot valeur : la force de la vie.

Images :

- Patrick Viveret, La cause humaine: Du bon usage de la fin d'un monde (2012) : il existe 

une autre approche de la mondialité centrée sur la conscience de cette communauté de 

destin qui lie l’humanité pour le pire, mais aussi pour le meilleur.

- Dans Vivre à la bonne heure (2014), l’auteur nous invite à un véritable basculement 

culturel : réinventer l'humanité pour mettre en marche des alternatives et tendre vers ce que 

nos amis d'Amérique du Sud appellent le buen vivir.



Patrick Viveret

Savoir-être, savoir-vivre, savoir-mourir

Les enjeux du savoir-être, du savoir-vivre et du savoir-mourir 

ne sont pas seulement personnels, ils sont aussi collectifs et 

politiques. 

La croissance dans le domaine de l’être et non plus de l’avoir 

est un enjeu structurel, une clé de la démocratie et même de 

l’avenir de nos sociétés.

Au couple négatif démesure - mal de vivre, nous devons subs-

tituer le couple positif simplicité et joie de vivre (ou sobriété heu-

reuse).

Opter pour la joie de vivre, décider d’être heureux, c’est aussi un 

acte de résistance politique.

Images :

- Patrick Viveret : Pourquoi ça ne va pas plus mal ? (2005). L’ humanité peut se 

sauver par la lucidité, la prise de conscience des manipulations dont elle fait l’objet, ou se 

perdre si elle continue à se laisser égarer par des discours qui n’ont plus de sens. Pour 

poursuivre leur aventure, utiliser pleinement les potentialités qu’ouvrent les révolutions de 

l’intelligence et du vivant en réduisant leurs risques, hommes et femmes doivent inventer 

une autre vision du politique, pleinement écologique, citoyenne et planétaire, qui placerait 

le désir d’humanité au coeur de sa perspective.

- Patrick Viveret : Comment sortir des logiques guerrières? (2008). Les logiques 

actuellement à l'oeuvre ne sont pas, contrairement à ce que certains prétendent, celles de 

l'économie de marchée régulée, de la concurrence, voire de la compétition : ce sont 

vraiment des logiques guerrières.



Patrick Viveret

La transformation sociétale

Celles et ceux qui sont engagés dans la transformation de la 

société ont besoin de REVe :

R comme Résistance créatrice,

E comme Expérimentation anticipatrice,

V comme Vision transformatrice,

avec, à la fin, un petit e comme évaluation, c’est-à-dire délibération 

sur ce qui fait valeur. La valeur, terme qu’on retrouve dans “valeurs 

fondatrices”, “valeureux”, est la force de vie.

Il faut des colibris qui font chacun leur part, nous dit Pierre 

Rabhi. Pour pouvoir éteindre l’incendie de la forêt, il faut aussi une 

intelligence collective des tous les colibris oeuvrant ensemble. Et cela 

avec joie et plaisir : non au militantisme sacrificiel !

Images :

- Dans La colère et la joie (2021), P. Vivreret expose et contextualise ses réflexions et 

propositions autour du rapport à la violence et la gestion des conflits. Il propose de nouvelles 

pratiques démocratiques permettant la construction de désaccords féconds pour que 

l'adversaire se substitue à l'ennemi et que le pouvoir de domination se transforme en pouvoir 

de création.

- Joseph Henrich, dans son livre L’intelligence collective (2021), montre que c’est elle qui 

a permis l’homo sapiens. Les 5 C de l'intelligence collective sont la collaboration, la commu-

nication, la créativité, la compassion et la cocréation.



Patrick Viveret 

La métamorphose

L’espèce humaine est en voie d’apparition, non de disparition !  

Elle ne vit pas seulement aujourd’hui une transition, mais une 

véritable métamorphose. Pour devenir papillon, la chenille doit 

devenir d’abord chrysalide. C’est un véritable chaos, mais un chaos 

créateur, pour la traversée duquel nous devons nous équiper.

Patrick Viveret

« Par "foi en l’homme", nous entendons la conviction plus ou 

moins agissante que l’humanité, prise dans sa totalité organique et 

organisée, a en face d’elle un avenir : avenir formé non seulement 

d’années qui se succèdent, mais d’états supérieurs à gagner par voie 

de conquête. »                                        Pierre Teilhard de Chardin

Images : 

- La métamorphose de la chenille en papillon, via la chrysalide.

- Julie Chabaud et Patrick Viveret La traversée. Du temps des chenilles à celui des méta-

morphoses (2023). Il nous faut faire preuve de lucidité et de radicalité, tant dans la 

perspective que dans le diagnostic, et, comme la chenille qui se transforme en papillon, 

raisonner dorénavant en termes de "métamorphose". Ce n’est pas évident, car pour la 

chenille, l`état de papillon représente la fin du monde, en tout cas de son monde. 

- Pierre Teilhard de Chardin (1881-1955), paléontologue, jésuite, théologien et philosophe



4-1-4 - Éric Vinson *

Réconcilier la gauche et le spirituel

La gauche - définie ici, pour faire bref, comme l’anticapitalisme démo-

cratique - doit se réconcilier avec le spirituel si elle veut survivre, et ne pas 

sombrer dans l’hypocrisie, l’incohérence, le contre-témoignage, c’est-à-

dire l’insignifiance, synonyme de disparition à long ou moyen terme. 

C’est même sa dernière issue, si la gauche prétend être autre chose 

qu’un signifiant vide, flottant, recouvrant au mieux l’un des deux camps, 

des deux clans, affrontés dans la lutte politicienne partisane (au sens le 

plus désespérant du terme) qui structure la vie des démocraties de 

marché à bout de souffle. Oui, retrouver le spirituel est bien la dernière 

voie que la gauche, et notre République, n’ait pas essayée pour, enfin,                

« tenir la promesse démocratique ».** 

* Les 5 diapos ci-après sont un condensé du texte d’Éric Vinson Une spiritualité de gauche est-

elle encore possible aujourd’hui ? , cité plus haut.

** Expression employée par l’essayiste Agnès Antoine, puis par Jean-Baptiste de Foucauld.

Images : 

- Agnès Antoine, L’impensé de la démocratie - Tocqueville, la citoyenneté et la religion (2003).  

- Agnès Antoine, agrégée de Lettres Modernes, docteure en études politiques,  enseigne à 

l'École des hautes études en sciences sociales (EHESS). Elle a  introduit dans ses travaux 

l'approche psychanalytique. Dans la perspective d’une dialectique entre dimension individuelle et 

dimension socio-politique, elle travaille à l’élaboration d’une anthropologie renouvelée, et à une 

réflexion sur le nouvel équilibre de civilisation résultant des avancées de la dynamique démocrati-

que et de l’effondrement du patriarcat.



Éric Vinson 

La problématique politico-spirituelle à l’origine de la gauche

La problématique politico-spirituelle vient de très loin en ce qui 

concerne la gauche, pour ne pas dire de ses origines mêmes. N’oublions 

pas en effet le premier socialisme, chrétien, celui des Pierre Leroux (créa-

teur du terme "socialisme"), Philippe Buchez, voire Félicité de Lamennais ; 

ou encore le socialisme disqualifié comme "utopique" par les marxistes, 

celui de 1848… 

Ce socialisme pré- puis non marxiste, généralement habité en 

profondeur par la question spirituelle – à la fois anthropologique, éthique et 

métaphysique –, et dont Jaurès constitue le "chant du cygne".

Emmanuel Lévinas s’interrogeait : « Qu’est-ce qui a conduit vers le 

socialisme ceux qui n’en avaient pas besoin ? Peut-être l’âme ! Peut-être 

la conscience (…) »  
Images : 

- Félicité de Lammenais (1782-1854). En 1830, il fonde, avec Charles de Montalembert et Henri 

Lacordaire, le journal l'Avenir, plaidant pour la liberté de l'enseignement, la séparation de l'Église et 

de l'État et réclamant la liberté de conscience, de presse, d’association et de religion. Dans Esquis-

se d'une philosophie (1840), il développe sa conception d'un christianisme sans Église, capable de 

regrouper les masses pour les conduire au progrès par la charité.

- Pierre Leroux (1797-1871). Franc-maçon, il prône une religion républicaine ouverte à la 

morale de l'Évangile, réclame l'ouverture des cultures judéo-chrétienne et gréco-romaine aux 

ressources de l'Orient, Inde et Chine en particulier. Député, il combat pour un socialisme mutualiste 

et associationniste, prend la défense des insurgés de juin 1848. 

- Philippe Buchez (1796-1865), médecin, historien et sociologue. Sa pensée socialiste repose 

sur les Évangiles et l’enseignement de la fraternité et de la vertu.



Éric Vinson 

Un rapprochement possible ?

Dans l’intérêt vital de la gauche elle-même (sachant que le spiri-

tuel lui survivra de toute façon), la réconciliation de celle-ci avec le spiri-

tuel est donc nécessaire. Reste à savoir si elle est possible… 

Or dans le contexte hexagonal, si particulier de point de vue 

théologico-politique du fait de la "laïcité à la française" et de ses nou-

velles interprétations de plus en plus religiophobes, un tel rapproche-

ment est peu probable, pour ne pas dire guère crédible. 

Comment opérer cette "mission impossible" de réconcilier la 

gauche avec le spirituel ? Voici quelques propositions interdépendantes 

et inséparables qui sont autant de facettes d’une même vision globale.

A - Retrouver l’ambition de la transformation globale, de la rupture 

avec la société de consommation capitaliste. Rupture qui pose la ques-

tion "politico-spirituelle" par excellence, celle de l’adéquation des 

moyens et des fins ; rupture qui ne peut être en l’occurrence que non-

violente, à travers un réformisme révolutionnaire typiquement jaurésien, 

mais l’on pourrait dire tout autant gandhien.
Images : 

- Éric Vinson et Sophie Viguer-Vinson, Jaurès le prophète : mystique et politique d’un 

combattant républicain (2014).

- Jean-Claude Michéa, Les mystères de la gauche : de l’idéal des Lumières au triomphe du 

capitalisme absolu (2013) Jean-Claude Michéa, né en 1950, est un philosophe français, auteur 

de plusieurs essais consacrés notamment à la pensée et à l'œuvre de George Orwell, et 

socialiste libertaire. 



Éric Vinson

« Spirituels de tous les pays, unissez-vous ! »

B - Retrouver la capacité de se poser et d’instruire avec rigueur les 

questions fondamentales. Cela passe par l’acceptation de la probléma-

tique transformation personnelle / transformation socio-politique :  "Être 

soi-même le changement que l’on veut pour le monde" (Gandhi), 

"Révolution bien ordonnée commence par soi-même" (Lanza del Vasto).

C - Sortir de l’illusion fallacieuse de fonder une cité humaine et harmo-

nieuse en laissant à la seule sphère privée la question des fondements. 

Le contrat social de fait (course aux biens matériels, individualisme de 

masse) qui fait l’impasse sur les questions de sens, dépourvu de socle 

anthropologique et humaniste*, nous conduit à l’effondrement environ-

nemental et au transhumanisme.

La prise en compte de la dimension spirituelle ne peut être que 

laïque, interconvictionnelle, ouverte aux agnostiques et aux athées : 

« Spirituels de tous les pays, unissez-vous ! » 
* Qu’on pense au néo-socialisme pro-fasciste de Marcel Déat, au ralliements d’ex-militants 

SFIO au régime de Vichy, au fourvoiement d’une partie de la gauche, Jean-Paul Sartre en tête, 

dans le soutien au stalinisme, à la répression en Algérie par le "socialiste" Guy Mollet, au 

ralliement des socialistes à la dissuasion nucléaire française en dépit de leurs déclarations et 

promesses, etc.

Images : - Logo de l’association ‘Coexister’, mouvement interconvictionnel permettant à des 

jeunes de 15 à 35 ans de créer du lien social et de promouvoir un mieux vivre ensemble.

- Opération ‘Ensemble à Sang %’ de ‘Coexister’  "Faisons couler le sang autre-

ment", lancée comme initiative de paix dans le conflit israélo-palestinien.



Éric Vinson 

Des "Maisons de la sagesse"

D - Dans un contexte globalement défavorable, tirer parti d’opportu-

nités remarquables.

Les plus grands défis d’aujourd’hui et de demain renvoient à la 

question spirituelle : Comment arrêter la destruction de la nature, la 

progression de l’ultralibéralisme, des inégalités, des nationalismes et 

populismes, des délires transhumanistes ? Comment faire progresser la 

démocratie et les libertés, le civisme, la laïcité, l’interconvictionnalité, 

l’ouverture, la culture de résolution non-violente des conflits ?

E - Quelles ressources ?

Face à ces défis, la problématique centrale est celle de l’éducation  : 

développer un véritable enseignement du fait religieux, de la laïcité, des 

dilemmes éthiques, du civisme, des enjeux planétaires. 

Créer des ‘Centres de documentation et d’information (CDI) de la 

quête du sens’ permettant à nos contemporains - à commencer par le 

jeunes des quartiers populaires’ - d’accéder aux ressources (éthiques, 

symboliques, artistiques, musicales) développées par les diverses cultures 

et civilisations, des ‘Maisons de la sagesse’ où pourraient se retisser les 

interfaces entre l’intime et le collectif.
Images :

- Khal Torabully, poète mauricien né en 1956, initiateur en 2012 de ‘La Maison de la sagesse’ 

de Grenade, saluée par l'Unesco comme une initiative citoyenne œuvrant pour la paix mondiale.

- ‘La Maison des sagesses’, fondée par Frédéric Lenoir, dispense des enseignements en ligne 

et des séminaires dans un lieu ressourçant en pleine nature.



4-1-5 - Thomas d’Ansembourg

« L’intériorité citoyenne »

Thomas d’Ansembourg parle de « l’intériorité citoyenne » pour 

affirmer que la citoyenneté ne commence pas seulement dans le 

respect des lois, la vie des institutions ou l’action collective, mais à 

l’intérieur de chaque personne.

1. La société reflète notre monde intérieur

Les violences, injustices ou crispations sociales sont en partie le 

reflet de nos peurs, colères et frustrations non reconnues.

Mieux se connaître (histoire, émotions, besoins, valeurs) pour 

mieux vivre et mieux agir n’est donc pas seulement une décision 

personnelle, mais aussi un acte citoyen. 

Images :

- Thomas d’Ansembourg, Belge né en 1957, avocat puis éducateur, médiateur, théra-

peute et auteur, formateur en ‘communication non-violente’. 

- Son livre Du Je au Nous : L'intériorité citoyenne : mettre le meilleur de soi au service de 

tous, Les éditions de l’homme, 2014. Le monde a besoin d’hommes et de femmes qui se 

connaissent, qui savent développer la confiance en soi, en l’autre, en la vie, et mettre leur talent 

au service de la communauté. Dans ce livre, Thomas d’Ansembourg nous propose d’accéder à 

l’intériorité transformante, faculté que nous pouvons développer pour aligner notre vie sur votre 

propre élan vital, et cela dans les dimensions privée et citoyenne. Le livre est une invitation à 

mieux comprendre les causes de la fuite - la course -, à laquelle nous sommes soumis, pour 

réapprendre à vivre de tout notre être.



Thomas d’Ansembourg

« L’intériorité citoyenne »

2. Se connaître pour agir de façon responsable

L’intériorité citoyenne, c’est la capacité à :

- reconnaître ses émotions sans les nier ni les projeter sur les autres ;

- identifier ses besoins profonds ;

- agir à partir de sa conscience, et pas seulement en réaction impulsive à 

un évènement.

Un citoyen qui se connaît est moins dominateur ou violent, moins 

manipulable, plus apte au dialogue et à l’empathie 

3. La paix extérieure passe par la paix intérieure

Les conflits font partie de la vie, la démocratie est un régime 

politique de gestion non-violente des conflits, mais on ne peut pas 

construire une société apaisée avec des individus blessés, en guerre 

intérieure avec eux-mêmes et avec la Terre entière.

Ainsi, développer son écoute, son empathie et son intelligence 

émotionnelle est une base d’un engagement citoyen et d’une action 

politique pertinente et ajustée.

Images :

- Thomas d’Ansembourg, Être heureux, ce n’est pas nécessairement confortable (2016) ;

- Thomas d’Ansembourg, Qui fuis-je ? Où cours-tu ? À quoi servons-nous ?  Vers l’intériorité 

citoyenne (2008). L’auteur nous propose d'accéder à l'intériorité transformante, cette capacité que 

nous pouvons développer pour aligner notre vie sur notre élan vital propre. Aujourd'hui, l'intériorité 

ne relève plus de la seule sphère privée; elle acquiert plus que jamais une dimension citoyenne. 



Thomas d’Ansembourg

« L’intériorité citoyenne »

4. Une citoyenneté incarnée

L’intériorité citoyenne relie :

- le domaine personnel (identité, blessures, émotions, aspirations),

- le domaine relationnel (manière de parler, d’écouter, de débattre),

- le domaine collectif (vivre ensemble, démocratie, justice sociale, 

vision de l’intérêt général et du long terme).

Être citoyen, ce n’est pas seulement voter, manifester, être 

candidat à des élections, 

c’est aussi une façon - parfois ferme, mais respectueuse - de parler 

à l’autre, 

de gérer les inévitables conflits interpersonnels et collectifs, 

de prendre soin du lien dans le couple, la famille, les lieux de vie et 

de travail.

Images :

- Réenchanter le monde, affiche sur une conférence de Th. d’Ansembourg

-Th. d’Ansembourg au Congrès ‘Innovation en éducation’ 2023 à Bordeaux



4-2 – Organisations

4-2-1 - L’association ‘Démocratie & Spiritualité’

L’association D&S, créée en 1993 *, fait un double effort d’appro-

fondissement de l’exigence démocratique et de renouvellement spirituel.

L’alliance de l’un et l’autre et leur fécondation mutuelle constituent 

une idée-force à rechercher pour :

•favoriser chez chacun un développement personnel plus unifié grâce à un meilleur 

équilibre entre intériorité et engagement, entre liberté individuelle et appartenance 

communautaire,

•retrouver une culture politique et spirituelle ouverte à la radicalité et à l’utopie 

créatrices et capable de susciter des attitudes non violentes pour la résolution des 

conflits ainsi que des comportements chaleureux d’initiative et de partage,

•inspirer les acteurs éducatifs et culturels, et particulièrement les médias, afin que 

leur sens des responsabilités soit à la hauteur de l’influence qu’ils exercent dans la 

société,

•donner un coup d’arrêt à la tendance montante à l’émiettement du lien social et 

promouvoir les conditions individuelles et collectives d’une cohésion sociale 

rénovée,

•s’interroger sur les conditions et les fins du développement scientifique, techni-que 

et biologique,

•faciliter l’émergence des nouvelles régulations de la société mondiale qui  sont 

aujourd’hui nécessaires.

* par Jean-Baptiste de Foucauld, Patrice Sauvage, Bernard Ginisty entre autres.

Images : Logo de D&S ; Jean-Baptiste de Foucauld, fondateur ; Daniel Lenoir, président actuel.



‘Démocratie & Spiritualité’

Un engagement à quatre dimensions

1- S’efforcer de vivre de façon authentique et simple, en cohé-

rence avec les exigences de son chemin intérieur. Cela peut être 

facilité par l’adoption d’une règle de vie personnelle, comportant à la 

fois travail sur soi, écoute de l’autre et partage avec les plus faibles.

2 - Apprendre à connaître et respecter les autres formes d’expé-

riences et de spiritualité que la sienne et faire de ce dialogue un 

support de son propre cheminement.

3 - Participer, sous une forme ou sous une autre, à l’élaboration 

d’analyses et de propositions sur les sujets qui interrogent la relation 

entre démocratie et spiritualité.

4 - Soutenir ou promouvoir, dans son activité professionnelle ou 

civique, des actions concrètes reposant sur une inspiration éthique ou 

spirituelle.

Images :

- Bernard Ginisty, né en 1940, ex-directeur de ‘Promofaf’ puis de de Témoignage Chré-

tien, cofondateur de D&S et d’ATTAC. Il est coauteur, avec Patrick Lévy et Saadane 

Benbabaali, de Nous sommes tous des idolâtres (Centurion, 1994, épuisé).

- L’important dans D&S est le &, qu’on appelle une esperluette. Qu’apporte la spiritualité à 

la démocratie ? (par ex. une vision de l’homme, de l’histoire, du bien commun, du long terme). 

Qu’apporte la démocratie aux organisations spirituelles et religieuses  ? (par ex. la laïcité, 

l’égalité femmes-hommes, etc.)



Démocratie & Spiritualité’ *

Intériorité et engagement 

Articulation entre les deux

S’engager : suivre sa voie, son élan intérieur, oser prendre des 

risques.

Partir de ce qui est aujourd’hui et maintenant, en faire quelque 

chose d’autre, poussé par ce qui est en soi.

Traduire à l’extérieur son questionnement et son travail intérieur 

par des choix, actes et engagements.

Trois constats

1 - S’engager : faire ce qui me rend heureux au bénéfice des autres.

2 - Des réalités extérieures viennent alors résonner avec notre vie 

intérieure, et cela génère l’audace de l’action en acceptant les risques et 

les incertitudes du chemin et de son aboutissement.

3 - Le questionnement profond, authentique, singulier, amène naturel-

lement à l’engagement et au politique. 
* Atelier de l’université d’été de ‘Démocratie & Spiritualité’ le 11 sept. 2021 à Lyon, animé 

par Anita Olland et Étienne Godinot.

Images :

- Oser prendre des risques ;

- Le bien commun comme réponse politique à la mondialisation, livre d’Olivier Delas et Christian 

Deblock (2003) 

- Suivre sa propre voie.



Démocratie & Spiritualité’ *

Intériorité et changement sociétal *

Pour prendre une métaphore,  

un trajet en voiture peut être comparé au changement sociétal :

La direction est donnée par l’utopie,                                                                 

la vision de la société à construire,

le moteur de la voiture est l’engagement,                            

l’action,

l’énergie fournie au moteur est l’intériorité,

le ressourcement.

* Atelier de l’université d’été de ‘Démocratie & Spiritualité’                                                                 

le 11 sept. 2021 à Lyon 



4-2-2 - ‘La Fraternité d’Abraham’

‘La Fraternité d'Abraham’, association française fondée en 

1967, prône le dialogue interreligieux entre croyants de confessions 

juive, chrétienne et musulmane et tisse des liens d'amitié entre eux 

pour construire une paix durable.

Elle travaille à « la réconciliation effective de tous ceux qui, de 

quelle manière, constituent, aujourd’hui, la descendance d’Abraham 

et, pour autant, libérer le monde des méfaits de la haine, des 

violences fanatiques, des orgueils de la race et du sang, en lui révé-

lant les sources authentiques et divines d’un humanisme fraternel. »

Images :

- ‘La Fraternité d'Abraham’ est fondée à l'initiative de l'écrivain et penseur juif André 

Chouraqui et du père Jean Daniélou, durant leur rencontre pendant le Concile de Vatican II.

- André Chouraqui (1917-2007) 

- Jean Daniélou (1905-1974) 

- Ghaleb Bencheikh, né en 1960, philosophe et docteur en physique, est un islamo-

logue franco-algérien, soufiste et proche de l'islam libéral. Président de la branche française 

de la ‘Conférence mondiale des religions pour la paix’, il a été pendant cinq ans le vice-

président de la ‘Fraternité d'Abraham’. Prônant la refondation de la pensée théologique 

islamique, il est élu en déc. 2018 président de la ‘Fondation de l'islam de France’ (FIF). 



4-2-3 - Le centre Sésame

« Il est possible de réagir (au djihadisme), mais à condition de 

partir d’un diagnostic juste et d’admettre que l’Occident traverse une 

véritable crise spirituelle, mère de toutes les crises. Le dénominateur 

commun de toutes nos crises à mes yeux est qu’elles sont des crises 

du lien : avec la nature, avec l’autre, avec soi-même - et donc avec la 

vie. Or, qu’est-ce une crise du lien, au sens le plus large du terme, 

sinon une crise spirituelle ? L’Occident a perdu l’art et la manière de 

se saisir de ce rapport au spirituel. »

Images :

- Abdenour Bidar et Inès Weber. A. B., né en 1971, est un philosophe et essayiste 

français, chercheur associé, du laboratoire GSRL (Groupe sociétés, religions, laïcités) du 

CNRS et de l'École pratique des hautes études (EPHE, Paris). 

- Dans son livre Les tisserands (2016), A. B. a l’ambition recréer le lien notre moi 

profond, le lien de fraternité et de coopération avec les autres, le lien d'émerveillement devant 

la nature, de relier « les relieurs qui réparent le tissu déchiré du monde », 

- En 2015, avec la psychologue Inès Weber (Être soi, Gallimard, 2023), A.B. fonde le 

Sésame, un centre de culture spirituelle non confessionnel, où athées, agnostiques, croyants 

de toutes confessions peuvent venir partager ensemble leurs grandes questions de sens, et 

se nourrir aux héritages des traditions de sagesses - philosophique, mythologique, religieuse, 

mystique, poétique - d'Orient et d’Occident



4-2-4 - Le ‘Labo de la Fraternité’

Le ‘Labo de la Fraternité’, né en 2017, agit pour tourner les projecteurs 

sur ce 3ème pilier de notre devise républicaine, déjà profondément ancré dans 

nos territoires. Ce collectif de plus de 20 organisations* et de nombreux 

partenaires travaillent à valoriser et renforcer les initiatives existantes, à 

soutenir de nouvelles actions sur le terrain, et à porter un plaidoyer pour que 

la fraternité soit au cœur de l’action citoyenne et politique.

Depuis 2018, il publie un Baromètre annuel de la fraternité, basé sur 

des données recueillies par un institut de sondage pour mesurer l’état de la 

diversité, du lien social et de l’engagement mutuel des Français et des 

Françaises.

La ‘Journée internationale de la fraternité humaine’, qui promeut le 

dialogue interreligieux et interculturel, a été proclamée par l'Assemblée 

générale des Nations unies en  déc.  2020. Elle est célébrée le 4 février.

* dont ‘Activ’Action’, ‘BeneNova’, ‘CitizenCorps’, ‘Coexister’, ‘Démocratie & Spiritualité’, 

’Entourage’, ‘Fabrique Spinoza’, ‘France Fraternités’, ‘Fraternité générale’, Helloasso’, ‘Kavaa’, KifKif 

Vire ensemble’, ‘La cloche’, ‘La Fabrique du Nous, Les petites cantines’, ‘Le social bar’, ‘Maison de la 

Conversation’, ‘Pacte civique’, ‘Pimms médiation’, ‘Secours Catholique - France’, ’Voisins solidaires’, 

‘Yes we camp’.



4-2-5 - L’association 

‘Lutte et contemplation’

‘Lutte et Contemplation’ est un collectif créé en 2022* pour porter une voix 

chrétienne dans les luttes écologiques et sociales de notre époque. Il est d’une part 

un espace de prière et de fraternité pour les croyants préoccupés par les enjeux 

écologiques, et d’autre part un espace de mobilisation. Il mène des actions de 

plaidoyer auprès des responsables économiques, politiques et ecclésiaux ainsi que 

des actions militantes de terrain joyeuses et créatives.

L’association participe à des actions pour la justice climatique et sociale avec 

d’autres organisations comme le ‘Collectif Anastasis, ‘ le Dorothy’, ‘la Maison Magis’, 

‘MakeSense’

* notamment par Benoît Halgand et Paula de Vailly

- Le ‘Collectif Anastasis’ : (en grec, ‘résurrection’ et ‘insurrection’), dans l’esprit de l’Évangile, émet des prises de 

position politiques sur des événements de l’actualité et participe de façon autonome à des initiatives et manifes-

tations publiques.

- ‘Le Dorothy’ est un café-atelier associatif animé par des chrétiens et ouvert à                                                              

tous dans un esprit de fraternité.

- ‘La Maison Magis’ est un tiers-lieu ouvert par les jésuites pour accompagner                                                                             

les jeunes adultes dans leur vie spirituelle, professionnelle et sociale

- ‘MakeSense’ a pour objectif de promouvoir l'entrepreneuriat social auprès du                                                             

grand public et des professionnels. 

Images  : 

- Logo de ‘Lutte et Contemplation’

- Manifestation avec la banderole « Clameur de la terre, clameur des pauvres »



4-2-6 - La ‘CINPA’

La ‘Coordination interconvictionnelle du Grand Paris’ (CINPA) est un collectif qui 

regroupe une vingtaine d’associations* d’Ile-de-France cherchant à promouvoir l’esprit de 

dialogue entre tous, la culture de la rencontre et le travail pour la paix et le vivre ensemble.

Ses 10 principes de la rencontre pour « construire des ponts, ouvrir des voies » sont : 

S’inscrire dans la laïcité, Dissiper l’ignorance, Cultiver la bienveillance, Refuser le prosé-

lytisme, Refuser le syncrétisme, Refuser le communautarisme, Choisir la simplicité, Pro-

gresser ensemble, Cultiver la paix, Construire la fraternité.  

Parmi les actions passées : colloque "De la violence à la paix : comment ? Regards 

croisés" à l’Assemblée Nationale pour célébrer la ‘Journée Internationale du Vivre en Paix’ 

(mai 2024), ‘Veillée pour la paix et les droits humains’ (déc. 2024), rencontre "Où est passée 

la paix ?" avec Bertrand Badie et Karima Berger (mai 2025).                                                           

* ‘Agir pour la fraternité’, ‘Association Internationale Soufie Alawiyya’, ‘Amitié judéo-musulmane de France à Paris’, 

‘Club ECEF -Engagement citoyen, engagement fraternel’, ‘Coexister’, ‘Compostelle-Cordoue’, ‘Démocratie & Spiritualité’, 

‘Ephesia’, ‘Forum 104’, ‘Groupe Interreligieux pour la Paix 78’, ‘Hermeneo’, ‘La Maison de Tobie’, ‘les Voix de la Paix’, ‘Pax 

Christi France’.

Images : - Logo de la CINPA

- Colloque "De la violence à la paix" à l’Assemblée Nationale 

- Affiche de la Veillée pour la Paix et les Droits humains



4-2-7 - La franc-maçonnerie

La franc-maçonnerie est une association internationale, de 

caractère mutualiste et philanthropique, de nature initiatique et 

ésotérique. 

Elle prodigue un enseignement progressif à l'aide de symboles 

et de rituels. Elle encourage ses membres à œuvrer pour le progrès 

de l'humanité*, tout en laissant à chacun le soin d'interpréter ses 

textes. Sa vocation se veut universelle, bien que ses pratiques et ses 

modes d'organisation soient extrêmement variables selon les pays et 

les époques
* « La franc-maçonnerie, institution essentiellement philanthropique, philosophique et 

progressive, a pour objet la recherche de la vérité, l'étude de la morale et la pratique de la 

solidarité » selon la Constitution du Grand Orient de France. On distingue parfois les franc-

maçonneries ésotérique, chrétienne, ancienne-anglo-saxonne, moderne-libérale, agnostique. 

Images :

- Franc-maçonnerie. Les textes fondateurs, n° hors-série Le Point, 2009. La franc-

maçonnerie fascine autant qu'elle rebute. Ce hors-série qui présente pour la première fois au 

grand public les grands textes de la franc-maçonnerie, expliqués et remis dans leur contexte 

par Éric Vinson, spécialiste de l'histoire de l'ésotérisme, avec la participation des meilleurs 

experts.

- Quelques symboles de la franc-maçonnerie : l’œil de Dieu (d’Horus, de la 

Providence) voit tout ; l’équerre et le compas forment un carré représentant la moralité : les 

francs-maçons doivent « aligner leurs actions par le carré de la vertu avec toute l’humanité ».



4-2-8 - Le bouddhisme engagé

Incarné par des personnalités comme le XIVe dalaï-lama ou le 

maître vietnamien Thich Nhat Hanh - qui a forgé cette expression dans 

le contexte de la guerre du Viêtnam -, le "bouddhisme engagé" est un 

nouveau courant de pensée apparu sous l’influence des conceptions 

occidentales de l’aliénation et de l’émancipation.

L’engagement à prendre soin de la Terre et des tous les êtres qui 

y vivent peut prendre différentes formes sociales, écologiques, civiques 

et politiques.

Images :

- Éric Rommeluère, né en 1960, enseignant du bouddhisme zen, chef cuisinier dans des 

restaurants végétariens puis producteur cinématographique. Il reçoit l'ordination monastique de 

Taisen Deshimaru, Sous l'égide de l'Union bouddhiste de France (UBF), il co-organise la 

première formation pour aumôniers bouddhistes en prison et en hôpital. Il participe depuis 

plusieurs années à des groupes de dialogue interreligieux et anime ‘Le Refuge du Plessis’ sur la 

commune d’Aubigné-Racan (Sarthe).

- Éric Rommoluère, Le bouddhisme engagé (2013). Dans ses formes historiques, le boud-

dhisme a toujours considéré la souffrance comme la manifestation d’une angoisse existentielle 

individuelle, et ses enseignements comme des méthodes pour en défaire les mécanismes 

mentaux. Mais, depuis le début du XXe siècle, quelques bouddhistes ont souhaité élargir ce 

point de vue et ont décidé de prendre en compte, aussi, les mécanismes sociaux de la 

souffrance. Se changer soi-même et changer le monde ne sont plus que deux facettes d’un 

même projet. Un bouddhiste peut – et même doit – s'engager dans la vie politique.



4-2-9 - ‘La Vie Nouvelle’

LVN est un espace de réflexion et d’échanges autour de                   

la personne dans sa globalité (politique philosophique et spiritu-

elle) afin de mieux comprendre le monde qui nous entoure, mieux se 

comprendre soi, et s’engager pour, en tant que citoyen et citoyenne, 

apporter notre contribution au fonctionnement de la société pour la 

rendre plus juste et solidaire. Mouvement d’éducation populaire, LVN 

est un lieu d’échange et de formation où l’on confronte ses idées, on 

partage et valorise expériences et connaissances utiles pour un 

engagement dans des actions citoyennes. L’ambition de LVN est de 

participer à la construction d’une société qui favorise l’épanouisse-

ment de toute personne, à tous les échelons, du local à l’international.

LVN organise des formations, des ateliers, des conférences, 

des voyages d’étude. Elle propose également des rencontres dans 

des petits groupes, avec le respect de la parole de chacun.

L’association est cofondatrice en 2011 du ‘Pacte Civique’ et 

signataire en 2020 du ‘Pacte du pouvoir de vivre’.

Images :

- Le ‘Pacte civique’ se définit comme un lobby-citoyen promoteur d’une bifurcation vers 

une société sobre, juste et fraternelle. Son objectif est d’ Inventer un futur désirable pour tous.

- ‘Lire ensemble les Écritures’ (LLE), porté par l’association LVN, s’engage à favoriser la 

compréhension interculturelle à travers le partage d’expériences et la lecture commune de 

textes sacrés du judaïsme, du christianisme et de l’islam. Ces événements, organisés 

actuellement à Lyon en France et à Marrakech au Maroc, offrent une plateforme inclusive 

ouverte à tous, quelles que soient leurs croyances religieuses ou l’absence de celles-ci.



4-2-10 - ‘Collectif Anastasis’

Le ‘collectif Anastasis’ (mot grec signifiant à la fois "résurrection" et 

"insurrection") veut mettre en oeuvre « la force révolutionnaire de 

l’Évangile ». Opposés à la fois à une interprétation identitaire de la foi, à 

une gauche qui ignore le christianisme, à ceux qui veulent le maintenir 

dans la sphère privée, les membres du groupe n’ont pas peur de cliver, 

tout en se défendant d’être un élément perturbateur de l’Église 

catholique.

Parmi eux, on compte des bénévoles des cafés catholiques ‘Le 

Simone’  à Lyon ou ‘Le Dorothy’  à Paris, un membre d’une association 

de soutien aux migrants dans le 93, des enseignants en philosophie en 

lycée ou en université… La plupart des auteurs des essais La Commu-

nion qui vient (2022), et Plaidoyer pour un nouvel engagement chrétien

(2017) sont aussi de la partie. Ils citent parmi leurs influences la 

théologie de la libération, la pensé de Jacques Ellul, de Simone Weil, la 

doctrine sociale de l’Église.

‘Anastasis’ est à l’initiative du ‘Festival des Poussières’  qui se tient 

depuis 2025 à la ‘Goshen’, Ferme de la Chaux’ près de Dijon. 

Images :

- Logo du ‘Collectif Anastasis’

- Affiche du ‘Festival des Poussières’ 2024



4-2-11 - ‘Conscience soufie’

L’association ‘Conscience soufie’ a pour vocation de faire rayonner 

largement la sagesse universelle de l’islam et du soufisme. Elle donne 

des repères à la société civile, contribue à installer une paix sociale, une 

interculturalité spirituelle épanouissante. Son but ultime est d’aider la 

personne humaine à dépasser sa conscience superficielle, l’inciter à se 

mettre en quête de son intériorité afin de réaliser son humanité.

- Le cheikh Khaled Bentounes, né en 1949 en Algérie, est depuis 1975 le guide spirituel 

de la confrérie soufie Alawiyya. En 1999, il crée l'association ‘Terre d'Europe’, trait d'union entre 

l'islam et le monde occidental afin de favoriser un dialogue de paix et de réconciliation. En janvier 

2000, il initie le colloque international ‘Pour un islam de paix’ qui se déroule à l'Unesco.

- Faouzi Skali, né en 1953 au Maroc, docteur en anthropologie, ethnologie et sciences de 

religions, écrivain francophone, se situe entre l’Orient et l’Occident et œuvre pour le dialogue des 

hommes et des cultures.

- Éric Geoffroy, né à 1956, islamologue arabisant et écrivain français, a enseigné la langue 

arabe et l’islamologie à l’Université de Strasbourg. Il préside de l'association ‘Conscience Soufie’.. 

- Khaled Roumo, musulman d’origine syrienne, poète et romancier, se revendique d’une 

tradition de tolérance et d’échange entre le christianisme et l’islam. Il œuvre, à travers écrits, 

conférences et colloques, à décloisonner la recherche du sens pour l’étendre à toutes les visions 

du monde, qu’elles se réfèrent au divin ou pas.



5 - Être à l’écoute des appels 

que nous adressent les événements 

de la vie et du monde

« Nous ne nous engageons jamais que dans des combats 

discutables sur des causes imparfaites. Refuser pour autant 

l'engagement, c'est refuser la condition humaine » affirme 

Emmanuel Mounier, pour qui l’évènement est « notre maître 

intérieur. »

« Le kantisme a les mains pures ; par malheur, il n'a pas 

de mains. Et nous, nos mains calleuses, nos mains noueuses, 

nos mains pécheresses, nous avons quelques fois les mains 

pleines » disait avant lui Charles Péguy.

Dans tous les cas, petit ou grand, l’événement interroge 

et provoque à la réflexion et à l’action. Il engage et aiguille le 

futur.  

Images :

- L’évènement sera notre maître intérieur. Pages choisies d’Emmanuel Mounier, 

(2014), préface de Jacques Le Goff, ex-inspecteur du travail et chroniqueur pour 

Ouest-France.

- Les initiatiques, Comment vivre à l'écoute des signes que la vie nous envoie ? : Ce 

que les grandes voix de la sagesse nous enseignent (2021)



Se laisser interpeller par l’évènement

Dans la grande Histoire, qui dit « événement » sous-entend 

rupture de continuité, basculement brutal dans l’imprévu.

Dans l’histoire personnelle de chacun, l’événement peut revêtir 

un caractère tout aussi bouleversant que dans la grande Histoire. 

Certains revêtent plus d’importance, sont plus saillants et plus 

marquants, au point qu’ils peuvent devenir des repères dans une 

trajectoire de vie, individuelle ou collective, parce qu’ils correspondent 

à des expériences mémorables, voire à des ruptures ou à des 

commencements. L’expérience est un composé d’agir et de subir.

Images :

- Hannah Arendt (1906-1975), politologue, philosophe et journaliste allemande naturalisée 

étasunienne, connue pour ses travaux sur l’activité politique, le totalitarisme, la modernité et la 

philosophie de l'histoire. « Le sens réel de tout événement transcende toujours les “causes” 

passées qu’on peut lui assigner (…), mais qui plus est, ce passé lui-même n’émerge qu’à la 

faveur de l’événement » affirme-telle. C’est dans l’action, en particulier dans l’action politique, 

qui « est toujours par essence le commencement de quelque chose de neuf », que l’on « fait 

naturellement fond sur la nouvelle situation créée par l’événement, autrement dit qu’on le 

considère comme un commencement. ». L’événement présente ainsi un caractère inaugural, 

qui fait que, lorsqu’il se produit, il n’est pas seulement l’aboutissement d’un processus, mais 

marque aussi la fin d’une époque et le commencement d’une autre.

Dans Agir ou subir. Des clés pour vivre le changement Imposé (2000), Nelly Bidot et 

Bernard Moratl apportent des points de repère pour faire face à ces événements non voulus, 

non prévus et retrouver notre équilibre intérieur 



6 - Le risque de l’épuisement

et ses antidotes

Une vie absorbée par l’urgence, par la quantité de projets, par le 

désir illusoire de "répondre à tout" conduit à l’épuisement. Il importe de ne 

pas s’épuiser à force de se définir par l’action.

Le burn-out militant se caractérise par trois symptômes principaux : 

- la fatigue, l'épuisement physique et émotionnel,                                                                             

- la déshumanisation des relations interpersonnelles, 

- et la perte du sens de son utilité.

L'un des facteurs majeurs de l'épuisement militant réside dans la 

culture du sacrifice, voire du martyre. La personne qui se sacrifie pense 

que c'est en étant un héros qu'elle va pouvoir changer le monde. Cette 

vision occulte la réalité : les victoires sont collectives. 

Images :

- Les Danaïdes par John William Waterhouse, 1903. Dans le mythe grec, les Danaïdes, les 

50 filles du roi Danaos, sont condamnées, dans les Enfers, à remplir sans fin un tonneau troué. Le 

"tonneau des Danaïdes" désigne une tâche absurde, sans fin, épuisante, ou impossible.

- Hélène Balazard et Simon Cottin-Marx, Burn-out militant. Comment s'engager sans se 

cramer (2025). Montée de l’extrême droite, antiféminisme, accroissement des inégalités, dérègle-

ment climatique… Les causes à défendre ne manquent pas, et il y a l’urgence… Que ce soit dans 

des associations de quartiers, de solidarité, de défense de droits ou écologistes, s’engager est 

souvent chronophage, coûteux émotionnellement, bref épuisant. Alors comment se protéger et 

protéger les autres, éviter la surchauffe ?



Quelques antidotes au risque d’épuisement

Parmi les solutions concrètes : 

- identifier ses priorités, apprendre à dire ‘Non !’, 

- fixer des limites claires, par ex. préserver au maximum les fins de 

semaine ; réserver plusieurs soirées par semaine à la famille, à la 

lecture, au sport ; arrêter téléphone et courriels militants après 19 h ;  

- alléger le rythme des réunions ou manifestations, 

- faire la fête, etc.

Mais aussi :

- Se savoir un être humain unique non seulement n’exclut pas, mais 

aussi implique de chercher sa juste place dans un collectif, une place 

peut-être très discrète ou atypique, un rôle ‘sur mesure’ à  proposer à 

l’organisation ;

- Accepter qu’une lutte ne soit pas victorieuse, et tirer les leçons 

d’un échec ou d’un demi-succès ;

- Prendre conscience que notre combat se situe dans un continuum 

historique, que d’autres nous ont précédés, que d’autres nous suivront, 

que « le nain sur les épaules du géant voit plus loin que le géant ».

Images :

- Dans Comment dire non (2207), William Ury décortique la tension que nous éprouvons 

chaque jour entre notre désir de dire non, pour affirmer notre préférence, et notre peur de détruire 

la relation. Il offre ici une troisième voie : celle du « non positif ».

- Dans Surmonter l’échec (2023), Serigne Niang nous invite à reconnaître, accepter et 

apprendre de  nos erreurs pour en tirer une force intérieure inégalée.



Regard sur l’histoire de l’humanité : 

accepter le temps long

Face à l’ampleur des menaces et des défis, face à la nécessité et l’urgence de  

trouver des solutions à des situations insupportables, nous risquons d’être submergés par 

le défaitisme ou le désespoir.

Pourtant, en regardant l’histoire de l’humanité avec recul, nous pouvons prendre la 

mesure des progrès qu’a effectués notre caravane humaine depuis plusieurs millénaires : 

abolition des sacrifices humains, des jeux de morts du cirque, des pratiques meurtrières 

de discipline militaire, de la torture judiciaire et des exécutions publiques, de l’esclavage, 

du duel, de la ségrégation raciale légale, de la discrimination sexiste légale, des mutila-

tions sexuelles rituelles, etc.

De même, sachons repérer les progrès contemporains : déclarations des droits 

humains, ingérence internationale (droit d’ingérence humanitaire, responsabilité de 

protéger), Cour Pénale Internationale, lutte contre diverses formes de violences (racistes, 

sexistes, etc.), prise de conscience d’une communauté de destin des habitants humains et 

non-humains de la planète, etc.

Images :

- Bustes en bronze d’esclaves au ‘Mémorial ACTe’, mémorial de la traite négrière et de l’esclavage à Pointe-à-Pitre, 

en Guadeloupe. 

- Siège de la ‘Cour Pénale Internationale’ (CPI) à la Haye. En 2023 et 2024, des mandats d’arrêts sont émis par la 

CPI pour crimes de guerre et crimes contre l’humanité contre deux chefs d’États en exercice, Vladimir Poutine et 

Benjamin Netanyahou.



L’optimisme de la volonté

« Le pessimisme est affaire d'humeur, l'optimisme est affaire                                    

de volonté. »                                                Blaise Pascal

« Le vieux monde se meurt, le nouveau monde tarde à apparaître et 

dans ce clair-obscur surgissent les monstres. (…) Je suis pessimiste par 

l'intelligence, mais optimiste par la volonté. (…) Je me suis toujours armé d’une 

patience illimitée, non passive, inerte, mais animée de persévérance. »               

Antonio Gramsci 

« Le pessimiste et l'optimiste s'accordent à ne pas voir les                                              

choses telles qu'elles sont. L'optimiste est un imbécile heureux, le                                        

pessimiste, un imbécile malheureux. (…) L'avenir est quelque chose                                                  

qui se surmonte. On ne subit pas l'avenir, on le fait.»                        

Georges Bernanos

Images  :

- Blaise Pascal (1623-1662)

- Antonio Gramsci (1891-1937) 

- Georges Bernanos (1888-1948)       



L’utopie du futur

« Le pessimisme ou l'optimisme n'ont rien à voir avec la                                              

réalité. Ils sont fonction de la représentation que l'on se fait du réel. »

Boris Cyrulnik

« Seule l'utopie du futur réconforte contre le pessimisme de l'Histoire. »                                                      

Élisabeth Badinter

« L'ultime pessimisme revient à penser que la vie dans son                              

ensemble ne vaut pas la peine d'être vécue. L'ultime optimisme, à                                 

comprendre que chaque instant qui s'écoule est un trésor, dans la joie                                    

comme dans l'adversité. »                                     Mathieu Ricard

Images  :

- Boris Cyrulnik (né en 1937)

- Élisabeth Badinter (née en 1944)

- Matthieu Ricard (né en 1946)



7 - Quel sursaut ?

Pour que la quête de sens oriente la réflexion et l’action de 

tous les acteurs sociaux et s’invite dans le débat politique, les 

personnes et organisations qui en ont le souci doivent impérative-

ment, dans l’immédiat, coordonner leurs efforts :

- rencontres régulières de lien et de partage,

- mise en commun de leurs ressources humaines et moyens 

matériels : liste d'intervenants sur un thème spécifique, lieux d'accueil 

et de formation, liens entre sites Internet, circulaire d'information, etc. 

../..

- Images : Revue ‘Projet’, Revue ‘Esprit’, ‘Service Protestant de Mission’, ‘Justice et 

Paix’ (Belgique), ‘Jesuit Refugee Service’ (international),  ‘Repenser la Sécurité’ (Allemagne), 

Sant’Egidio (international), Communauté Mission de France, Groupes ‘Laudato Si’, Semaines 

Sociales de France, ‘Campus de la Transition’, ‘Coopérative Oasis’, ‘Pax Christi Scotland’, 

Flotille pour Gaza (International), ‘Union Juive Française pour la Paix’, ‘Amitié judéo-musul-

mane de France’



Quels moyens de long terme ? 

Pour inscrire ces actions dans la durée, il importe aussi de 

construire des outils et structures qui permettront de porter ces discours 

de sagesse vers le grand public, et particulièrement vers les jeunes :

1) création d’une Fondation commune pour porter ce projet, le 

pérenniser, le professionnaliser, transmettre efficacement, avoir un impact 

concret, quelque chose comme "L’École des sagesses".*

La création d’un guide pour labelliser et animer des "Maisons des 

sagesses" un peu partout en France pourrait être un de des objectifs de 

cette Fondation, avec une insistance sur les réseaux sociaux et les 

productions en accord (vidéos courtes, etc.)

2) création d’un site web interactif qui rassemble et rende visibles -

pour elles-mêmes comme pour le reste de la société - les structures et 

acteurs, personnes ressources, événements porteurs de ce projet.

* qui serait le pendant pour le XXIème siècle de ce que fut ‘l’École libre des sciences 

politiques’ à partir de l’effondrement national de 1870-71.

Fondation

École 

des sagesses

Maison des 

sagesses

de 

Dijon



Quelle structure de portage du projet ?

Quelles finances ?

3) Une structure (existante, par ex. ‘Démocratie & Spiritualité’, 

‘La Fraternité d’Abraham’, ou peut-être une autre association à créer 

ex nihilo) est nécessaire 

- pour porter ce projet  de Fondation,

- et pour faire appel aux structures et personnes qui "ont des 

oreilles" afin qu’elle apportent une part de leurs ressources 

financières  et/ou qu’elles se mettent en quête de mécènes.

L’argent ainsi recueilli servira à financer

- le chantier du site web, le plus facilement réalisable à court 

terme, et qui conditionne tout le reste, 

- puis le chantier de la création d’une Fondation, plus ambitieux 

et à long terme, 

- mais aussi des projets importants, par ex. un film documen-

taire, un chantier de travaux pour réhabiliter un bâtiment ou un 

monastère abandonné, siège de cette Fondation, etc. 



Une action médiatique ?

Un jour peut-être, un grand rassemblement ou une action symbolique forte sera 

nécessaire pour se donner une visibilité médiatique et politique, notamment en 

réponse à une menace contre la démocratie ou un évènement international grave.

Images :

- Archimède affirmait "Donnez-moi un levier, et je soulèverai la Terre !". Gandhi a eu le génie d'identifier un 

objectif populaire, clair, possible, limité et atteignable : la taxe sur le sel. Sa marche du sel a été le levier de sa lutte

contre le colonialisme. Elle a ensuite inspiré Martin-Luther King et bien d'autres, Cesar Chavez, etc.

- I have a dream (« Je fais un rêve ») est le nom donné au discours prononcé le 28 août 1963 par le pasteur 

Martin Luther King devant le Lincoln Memorial à Washington, devant 250 000 manifestants, durant la ‘Marche sur 

Washington pour l'emploi et la liberté’.

- La chaîne humaine de plus de 2 millions de personnes entre Vilnius et Tallin via Riga, dans les Pays baltes, 

le 23 août 1989, à l'occasion de la commémoration du cinquantenaire du pacte germano-soviétique du 23 août 

1939 est aussi un exemple fort. Cette puissante manifestation a contribué à la chute du stalinisme en Europe de 

l’Est et à la fin de l’occupation soviétique des Pays baltes en août 1991.

■


